

محمومها في معولي

عذب صنح

### لِنْمِ الْأَعْنِ الْمُعْمِدُ الْمِعِمِدُ الْمُعْمِدُ الْمِعِمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعِمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعِمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعِمِدُ الْمُعِمِدُ الْمُعِمِدُ الْمُعِمِي مِعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِي مِعْمِدُ الْمُعْمِعِيمِ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِيمُ الْمُعِمِي مِعْمِلِ الْمُعْمِي مِعْمِلْمِ الْمُعِمِي مِعْمِدُ الْمُعِمِي مِعْمِلِ الْمُعْمِي مِعْمِلْمِ الْمُعْمِي مِلْمِعِمِي مِعْمِعِمِي مِعْمِلْمِ الْمُعِمِي مِعْمِلْمِ الْمُعِمِي مِعْمِلِ الْمِ

تصوف تلاش احسن کے ہمہ گیر تحریک

### نصوف المروف الاش احس كى بما كيرت حريك

مرتب داكنر محماسحاق قريشي

شعبة تعقیق واشاعت مح الدین اسلامی یونیورسی (نیریان شرین) تراد کمل ازاد کشیر

<u>ضابطہ :-مئی ۲۰۰۰ء</u>

كتاب : تصوف اور علاش احسن كى بمه كيرتح يك

مرتب : داكر عد اسحاق قريش

تعداد : ایک بزار

مطبع : شرکت پرنتگ پریس

سرورق: عارا جم

كبوزنك: محمعلدعلى

تزكين : بم خيال پيشرن

ر حيم منترفرست فلور پريس ماركيث

امِن بِورِبازار فِيمَلُ آباد 645830 613729

ابتمام: شعئه محقیق داشاعت

مى الدين اسلامى يو نعورشى نيريال شريف آزاد كشمير

تیت : ۳۰۰روپے

#### انتساب

حضرت خواجہ محمد قاسم موہڑوی علیہ الرحمت کے نام 'جن کے فیض نے نیریاں شریف کے منام کو دادی ایمن بنا دیا کے منال خواجہ کو وادی ایمن بنا دیا

|     | <u></u>                                 |                                       |
|-----|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| 11  | ڈاکٹر محمد اسحاق قریشی                  | 1 : ح ف سپاس                          |
| 23  | پيرعلاؤ الدين مبديقي                    | 2: افتتاحی کلمات                      |
| 31  | ڈاکٹر محمہ اسحاق قریش                   | 3: تصوف: تلاش احسن کی ہمہ میر تحریک   |
|     |                                         | 4 : دریائے احسان میں تلاش احسن        |
| 53  | پروفیسر محمه جمیل قلندر                 | كاعالتكيرسنر                          |
| 71  | حافظ میں تھکیل اوج                      | 5 : تعوف: تلاش احسن کی ہمہ کیر تحریک  |
| 95  | پروفیسرمنظور حسین سیالوی                | 6: تصوف: تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک   |
| 123 | ڈاکٹر طاہر رضا بخاری                    | 7: تعوف: تلاش احسن کی ہمہ میر تحریک   |
| 131 | ڈاکٹر تقیدق حسین راجا                   | 8: تصوف: تلاش احسن کی ہمہ میر تحریک   |
| 155 | وُاكْثر منياء الحق يوسف زئي             | 9 : تفوف کیا ہے؟                      |
| 179 | پروفیسریوسف شیدائی                      | 10 : نصوف کی ماہیت                    |
|     | ڈ اکٹر <b>صافظ عبد الغنی شخ</b> ' عاد ل | 11 : تصوف و مقامات تصوف               |
|     | ۋاكٹرول مجمد ساجد                       | 12 : تعوف اور حقیقت تعوف              |
|     | مولاتا رياض احمه مهداني                 | 13 : تصوف اور اس کی حقیقت و اہمیت     |
|     | پیر سید محمه اشرف شاه کاظمی             | 14: اسلام میں تصوف کی اہمیت           |
|     | -                                       | 15 : خواجه اجمير "اور أن كا طريق دعوت |
| 257 | ڈ اکٹر ظہور احمد اظہر                   | تاریخی تناظر میں                      |
|     |                                         |                                       |

|     |                                | 16 : تيليغ دين اور اشاعت تصوف                 |
|-----|--------------------------------|-----------------------------------------------|
| 277 | ڈاکٹر محمہ شریف سیالوی         | ٠٠٠ خواجه بماؤالدين نقشبند" كاكردار           |
|     |                                | 17: صوفیاء کرام کا طریق دعوت                  |
| 291 | پروفیسرمحمہ سعید               | تاریخی تنا ظرمیں                              |
| 305 | مولانا محمد صدیق ہزار دی       | 18 : صوفیاء کرام کا طریق دعوت                 |
| 327 | مولانا محمد عبدالحكيم شرف قادر | 19: مسلك ابل سنت اور مكتوبات امام رباني       |
|     | <b>,</b>                       | 20: خواجہ محمہ پارسا نقشبندی کے احوال و آٹا   |
| 355 | ڈاکٹر محمد اخرچیمہ             | مخضر تجزیاتی مطالعه                           |
|     | ئق                             | 21 : حضرت پیر مهر علی شاه" کی تصانیف شخفیق ال |
| 369 | پروفیسرغلام عبدالحق'محمه       | ا در سیف چشتیائی کا مطالعاتی تجزیه            |
|     |                                | 22: حضرت خواجه غلام محى الدين غزنوي "         |
| 395 | صاحبزاده تنمس العارفين         | کی تبلیغی مساعی                               |
|     |                                | 23: حضرت خواجه غلام محى الدين غزنوي "         |
| 403 | پروفیسرسید مقعود حسین راہی     | کی تغلیمی و تبلیغی مساعی                      |

### Marfat.com

#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ ٥

رِ جَالٌ لاَّ تُلْهِيْهِمْ تِجَارَةٌ وَّلاَ بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَ إِقَامِ الصَّلُوةِ وَايْتَآءِ الزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيْهِ الصَّلُوةِ وَايْتَآءِ الزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيْهِ الْقُلُوبُ وَالْاَبْصَارُ ه

(سوره النور:۲۳۷)

"وہ مرد کہ جنہیں تجارت اور لین دین اللہ تعالیٰ کے ذکر'نماز کے قائم کرنے اور زکوٰۃ دینے سے غافل نہ کرے' وہ اُس دن سے قائل نہ کرے' وہ اُس دن سے قریتے ہیں جس میں دل اور آئھیں اُلٹ جائیں گی۔ "

Marfat.com

#### حرف چند

کی الدین اسلای یو نیورٹی نیریاں شریف میانت عقیدہ 'اشاعت دین اور تروی علم و فن کا ایک ایبا مرکز ہے جمال سے المت اسلامیہ کے لئے علمی 'گری 'اخلاقی اور معاشرتی اقدار کے شخفظ کی تحریک کا آغاز ہوا' ذہنی مرعوبیت' علمی افلاس اور معاشی جرکے خلاف ایک بھرپور جدوجہد' اس نوخیز یونیورٹی کا ہدف ہے 'تاریخ عالم کا طالب علم جب عصر عاضر کے تاظر میں پیش آمدہ مشکلات کا تجزیہ کرتا ہے تو وہ اس حقیقت کے ادراک میں کوئی البحن محسوس نہیں کرتا کہ دور عاضر کا المیہ' ارسال معلومات میں کوتائی نہیں اسلئے کہ آگی کی ہر سمولت انسان کو میسر ہے' مالوں بلکہ صدیوں کی کاوش لحوں میں اسیر ہوگئی ہے' باخیری کی چکاچوند ہے' فکرونظر کی دسترس ہمہ جت بھی ہے اور لائق اعتاد بھی' اس وسعت فکر کا نتیجہ تو یہ نکلنا چاہئے تھا کہ انسان خوشحال ہوتی شرایبا نہ ہو سکا' دور جدید کا انسان' ہوتا' آسے بسر جانب آسودگی حاصل ہوتی شرایبا نہ ہو سکا' دور جدید کا انسان' بریشان عال بھی ہے اور درماندہ بھی' وہ اپنی زندگی کو خوشگوار بنانے کی خواہش پریشان عال بھی کر در ہا ہے' مادیت سے لتھڑے ہوئے درندہ صفت بین افراد اُس کا استیصال بھی کر رہے ہیں اور اُس کی عرت نفس کو مجردح بھی' افراد اُس کا استیصال بھی کر رہے ہیں اور اُس کی عرت نفس کو مجردح بھی' افراد اُس کا استیصال بھی کر رہے ہیں اور اُس کی عرت نفس کو مجردح بھی'

انسان خوش کن سرابول میں الجھا ہوا ہے' مظلوم کراہ رہے ہیں' خاک نشین نوحہ خوال ہیں اور کمزوروں کی چینیں آسان گیرہیں' علم ایک زیور ہے' یحیل ذات کا جو ہر ہے' گر آج کے طالب علم کو خاک بازی کا درس دیا جا رہا ہے اور یہ شرف و منزلت' انسان پروری کی بجائے انسان سوزی کا ذریعہ ہے' علم' مفادات کے گردہب میں ہے اور عقل' خودگری کے حصار میں' ایک کرب مسلسل انسانی جذبوں کو نوچ رہا ہے' شاید ای نفسا نفسی کی نجاستوں سے دل برداشتہ ہو کر عیم الامت علامہ اقبال علیہ الرحمتہ کو کمنا پڑا تھا۔

زمن میر ایں کہ مرد کور چھٹے ز بینائے غلط بینے کوتر زین میر ایں کہ نادانے کو کیش زین میر ایں کہ نادانے کو کیش ز دانش مند بے دینے کوتر

اس درد کا درمال کرنے کی خاطر اور جو ہرانسانیت کی تابناکی کی خواہش کے پیش نظر کی الدین اسلامی یونیورٹی نیریال شریف کا قیام عمل بیل لایا گیا ہمیں یقین ہے کہ نبی رحمت ما فی کا اسوہ حند اور آپ کا سردی پیغام ہر دور کے انسان کے لئے فلاح و کا مرانی کا ذریعہ ہے 'حیات رحمتہ اللعالمین ما فی ہمہ کیر بھی ہے اور جاودال بھی 'معاشی 'معاشی 'معاشی 'تندی کا حن آپ کی نظریا تی راہنمائی اور عملی راہبری سے بی سدا بمار ہے ' دندگی کا حن آپ کی نظریا تی راہنمائی اور عملی راہبری سے بی سدا بمار ہے ' حض خوش قسمت انسان نے اس وسیلہ نجات سے تعلق اُستوار کیا' وہ خود بھی کامیاب ہوا اور دو سرول کے لئے بھی منار نور بنا' صحابہ کرام ملیم الرضوان کی شیر فلاح کے خوشہ چین تھے ' صوفیاء کرام ملیم الرضوان ای شیر فلاح کے خوشہ چین تھے ' صوفیاء کرام ' اس سلسلة ذہب کے اس شیر کے اندار حوالے ہیں' ان کی بے لوث درخشدہ موتی اور اس قافلہ نیر کے تابدار حوالے ہیں' ان کی بے لوث

خدمات کا ہی نتیجہ ہے کہ دنیا میں عافیت کدوں کا اک جمان آباد ہے۔ ایہا ہی اک جمان خیر' نیریاں شریف میں آباد ہوا ہے۔

خواجه غلام محی الدین غزنوی علیه الرحمته (م۱۲۹۵ء/۱۹۵۰ء) جو حضرت خواجہ قاسم موہڑوی علیہ الرحمتہ (م۱۲۳اء/۱۹۴۳ء) کے نامور خلفاء میں ہے تھے۔ ای قافلہ نور کے در خشندہ ستارے تھے' آپ کا دل' نور نبوت کی ضیاء پاشیوں سے مستیر تھا۔ نقشبندی نسبت اور مجددی طرز حیات نے شریعت مطهرہ کا سچا پیروکار بنا دیا' انباع شریعت کی لگن نے آپ کو قرآن و حدیث کے سرچشوں اور واصلان حق کے آستانوں سے ایک سرمدی قرب عطا کر دیا علم دین کی تلاش 'شرع مبین کی اشاعت اور رزق طلال کی مک و دو آپ کا زندگی بھر مشن رہا' یہ ذوق آپ کے جانشین زیب سجادہ حضرت پیر علاؤ الدین صدیقی مد ظلہ کو بوں منتقل ہوا کہ ان کی کاوشوں اور شب و روز محنت سے نیریاں شریف کی دور افنادہ سنگلاخ سرزمین کی سریفلک چوٹی یر "مجی الدین اسلامی یونیورشی" کا جھومر دکھنے لگائیہ یونیورش آپ کے جمد مسلسل کا تمر' نیک تمناؤل کی تعبیراور علم و دانش کی وہ حسین درسگاہ ہے جمال علم' واردات میں ڈ ملتا ہے ' جمال مادی علوم اور روحانی علوم کی تدریس کامتوازن انتظام ہے ' پی ایک دعوت اور ایک مشن ہے' اس دعوت اور اس مشن کی وسعت پذیری کے ادراک کے لئے ایک روزہ ''خواجہ غلام محی الدین غزنوی سیمینار'' کا اہتمام کیا گیا' خواہش تھی کہ یہ سیمینار' علمی و روحانی رابطوں کے لئے ایک تحریک اور تلاش احسن کے ذوق کی افزونی کے لئے مہمیز ثابت ہو' اس مقصد کے کئے تمام اہل علم و دانش اور صاحبان قلم و قرطاس کو دعوت دی گئی ' مجصے یہ اظمار کرتے ہوئے خوشی ہے کہ راستوں کی پیپدگی سفر کی طوالت اور سمولتوں کے فقدان کے باوجود بہت سے اصحاب علم نے ہماری دعوت کو شرف پذیرائی بخشا اور تشریف لائے اور اپنے ذریں خیالات سے حاضرین و سامعین

کو مخطوط فرمایا' یہ بھی مسرت آفریں حقیقت ہے کہ معزز مہمانوں نے ہاری میزبانی پر اظمینان کا اظہار فرمایا' یونیورٹی کے قیام کو ایک انقلابی اقدام قرار دیا' حضرت پیر علاؤ الدین صدیقی مدظلہ کے عمد ساز کارنامے پر دل کھول کر داد دی اور سیمینار کے انعقاد اور موضوع گفتگو پر مبارک باد پیش کی' مہمانان گرای نے اپنے جذبات تحریری شکل میں محفوظ کے' ان جذبات میں کارکنان ادارہ کے لئے پرخلوص تمنائیں ہیں' تشکر و اقنان کے حوالے ہے ان آراء میں سے چند ایک کاذکر کیا جا رہا ہے۔

محی الدین اسلامی ہونیورٹی نیریاں شریف کے زیر اہتمام «خواجه غلام محی الدین غزنوی سیمینار» ۱۲۔ جون ۱۹۹۹ء بوقت ۱۰ بیج صبح شروع ہوا' نماز ظہر اور نماز عصر کے مختفر و تغوں کے علاوہ نماز مغرب تک مسلسل جاری رہا' صدارت معنرت پیرعلاؤالدین صدیق مد ظلہ ' چانسلر یو نیورٹی نے فرمائی ' سیمینار کے موضوعات تھے۔ ا۔ تصوف۔۔۔ تلاش احسن کی ہمہ کیر تحریک ۲۔ صوفیاء کرام کا طریق دعوت۔۔۔ تاریخی تا ظرمیں ٣- تقويم عقائد اور حضرت مجدد الف ثاني عليه الرحمته سم- صوفیانه ادب--- تجزیاتی مطالعه ۵- حضرت خواجه غلام محی الدین غزنوی کی تعلیمی و تبلیغی مساعی۔۔۔ ایک جائزہ مقاله نگار اور امحاب علم جو شریک بزم ہوئے 'یونیورشی' یونیورٹی کے جانسلر اور بانی اور سیمینار کے حوالے سے رقطراز بین: (صرف چند اقتباسات) وُ اكثر ضياء الحق يوسف زكى چيرمين شعبه عربي البيشل السلى نيوث آف ماڈ رن لینگو یجز اسلام آباد

"نیریاں شریف کے اس روحانی اور علمی مرکز میں آکر روح و قلب میں ایک عجیب مسرت اور خوشی محسوس ہوئی اس پر فتن دور میں ایسے مرکز کا وجود اللہ تعالیٰ کی ایک بڑی نعت ہے استے دور اُفقادہ اور ہر طرف بہاڑوں میں گھرے ہوئے علاقہ میں اتنا بڑا روحانی اور علمی مرکز قائم کرنا جو کہ روحانی و عملی امتیاز کے ساتھ ساتھ ظاہری ساخت میں بھی ایک شان رکھتا ہے یقیناً حضرت خواجہ غلام محی الدین ماخت میں بھی ایک شان رکھتا ہے یقیناً حضرت خواجہ غلام محی الدین غرنوی رحمتہ اللہ علیہ کی ایک زندہ کرامت ہے اور آپ کے فرزند رشید حضرت پیر علاؤالدین صدیقی صاحب داست برکا تھم کی علم رشید حضرت پیر علاؤالدین صدیقی صاحب داست برکا تھم کی علم دوستی اظام اور عشق رسول کا شمرہ ہے۔

--- یہ دکھ کر انتائی خوشی ہوئی کہ مزار مبارک کے آداب و تعظیم میں شریعت کی پابندی کا خاص خیال رکھا جاتا ہے۔ یو نیورٹی میں پہلا سیمینار جو کہ تصوف کے موضوع پر تھا نہائت منظم طریقے ہے مرتب کیاگیا۔"

وُ اکثر ظهور احمد اظهر سابق وین / پرنسپل / پروفیسرد صدر شعبه عربی اور تنتل کالج پنجاب یونیورشی لامور

"بهت خوبصورت بارونق اور صحت افرا محل وقوع ہے تعلیم اداروں کے لئے الی جگہ نمائت موزوں اور مفید ہے مضرت پیر علاؤالدین صدیقی صاحب ایک عالم باعمل اور شفق انسان بیں ' اُن کی مشفقانہ مربر تی اور اخلاص عمل کسی بھی علمی منصوبے کی ضانت کی مشفقانہ مربر تی اور اخلاص عمل کسی بھی علمی منصوبے کی ضانت ہے ' وائس چانسلر ڈاکٹر محمد اسحاق قریثی بھی ایک باغ و بمار شخصیت کے مالک بیں ' ان کا علم و تجربہ ' متواضعانہ طربق عمل ' تدبر اور انظامی صلاحیت اس عظیم الشان ادارے کے لئے نیک فال بیں۔ " مولانا محمد عبدا کیکیم شرف قادری ' شخ االحدیث جامعہ نظامیہ رضوبہ لوہاری مولانا محمد عبدا کیکیم شرف قادری ' شخ االحدیث جامعہ نظامیہ رضوبہ لوہاری

گيٺ لاهو ر

"علمی" تهذی اور نقافتی مراکز سے دور دراز بہاڑک چوٹی پر نیریاں شریف میں محی الدین یو نیورٹی کا قیام بی محیرالعقول ہے " پھر اس یو نیورٹی کا قیام بی محیرالعقول ہے " پھر اس یو نیورٹی میں ملک بھر کے ارباب علم و قلم کو "خواجہ غلای محی الدین غزنوی سیمینار " میں جمع کر دینا بہت بڑا کارنامہ ہے " اس پہلے سیمینار کو نصوف سے معنون کرنا اس یو نیورٹی کے لئے نیک فال سیمینار کو نصوف سے معنون کرنا اس یو نیورٹی کے لئے نیک فال

دُّا کٹر حافظ عبدالغیٰ شخ عادل' ڈائر کیٹرانسٹی ٹیوٹ آف لیٹکو پیز' یو نیورش آف سندھ جامشورو

"الحمد الله تقوف کے موضوع پر یہ سیمینار کامیاب رہا' انظامات بمترین رہے' علاء اور سکالرز کی تعداد دیکھ کریہ احساس ہوا کہ وہ تقوف کے ذریعے ہے انقلاب لانا چاہتے ہیں۔" اکٹر تقریق حسیں داما' یہ مارج جورت کو روالا جر آمنزی دی قوم نیادہ

ڈاکٹر تقیدق حسین راجا' ریٹائزڈ ڈائریکٹر دارالٹرجمہ' مقتدرہ قومی زبان اسلام آباد۔

"سیمینار اینے موضوعاتی اعتبار سے نمایت مغید اور کامیاب رہا۔ مقالات کا مجموعی معیار نمائت اعلیٰ تھا۔"

غلام عبدالحق محد ' ریسرچ ایبوی ایث ' اداره تخفیقات اسلامی بین الاقوامی اسلامی یونیورشی اسلام آباد

"نیریاں شریف میں قائم کردہ می الدین اسلامی یوندرش وکھ کر نمائت قلبی اطمینان نعیب ہوا پر شکوہ بہاڑوں میں یونیورش کی مارات نمائت خوبصورت نظر آتی ہیں۔ محرّم و کرم پیر علاؤ الدین صدیقی صاحب قابل صد مبارک باد ہیں کہ انہوں نے اسلاف کی روایات کے مطابق اعلی تعلیمی ادارہ قائم فرمایا اور محرّم ڈاکٹر اسحاق

قریش صاحب کی مربرای اعلی معیار کی صاحت ہے۔ " دُاکٹر محمد اختر چیمہ' بروفیسرو صدر شعبہ فارس "گور نمنٹ کالج فیمل آباد "محی الدین اسلامی یونیورٹی نیریاں شریف آزاد کشمیر میں منعقدہ "خواجہ غلام محی الدین غزنوی سیمینار تصوف اسلامی کے حوالے ہے ایک اہم ریفرنس کی حیثیت رکھتا ہے۔"

سید محمد اشرف کاظمی ڈائر یکٹر امور دینیه آزاد حکومت ریاست جمول و کشمیر "سیمینار کا پروگرام نمائت مثالی رہا مقالات نمائت علمی و فکری و حقیق تھے۔۔۔ تصوف پر توجہ دینا وقت کی اہم ضرورت اور موجودہ ماحول و معاشرہ کے بگاڑ کا مجھ علاج بھی۔ جناب مبلغ اسلام حضرت پیر صاحب سجادہ نشین نیریال شریف اور فرید العصر علامہ ڈاکٹر محمد اسحاق قربیش صاحب نے اسلامی یونیورش کی منزل کی جو نشان دہی کی ہے قربیش صاحب نے اسلامی یونیورش کی منزل کی جو نشان دہی کی ہے اور جو فکر دیا ہے 'وہ بے مثال ولازوال ہے۔ "

مولانا محمد مدیق ہزاروی جامعہ نظامیہ رضوبہ اندرون لوہاری دروازہ لاہور "انحمد صدیق ہزاروی جامعہ نظامیہ رضوبہ اندرون لوہاری دروازہ لاہور "انحمد الله کانفرنس کے انتظامات ہر اعتبار سے قابل تحسین تھے۔ معرت ڈاکٹر محمد اسحاق قریش نے جس ڈرف نگابی سے اہل علم کا انتخاب کیاوہ قابل متائش ہے۔"

حسن الدين اعوان جيف انگزيکو مفت روزه احتساب انٹر نیشل اسلام آباد "خواجه غلام محی الدین غزنوی سیمینار' کا انعقاد ایک بهترین کاوش مند ...

محمد اسلم الوری ڈپی ڈائر بکٹر ایڈ منسٹریش پاکستان زرعی تحقیقاتی کو نسل اسلام آباد

"سیمینار این حسن انتظام اور اہمیت و افادیت کے حوالے سے ہمیشہ یاد رکھا جائے گا۔"

ڈاکٹر دل محمد ساجد کیکجرار عربی/ اسلامیات 'گورنمنٹ ڈگری کالج ملیندری آزاد کشمیر

"آج کے اس مادی اور اضطراب سے بھرپور دور میں یونیورٹی ہذا جن اہداف کے حصول کے لئے قائم کی گئی اور دین اسلام کی ترویج کے لئے جن اہداف کے حصول کے لئے قائم کی گئی اور دین اسلام کی ترویج کے لئے جو مسامی جلیلہ اس سے صادر ہو رہی ہیں' وہ قابل صد تحسین ہیں۔"

وُاکٹر قاضی محمد مبارک سابق وین نیکلٹی آف عربی و علوم اسلامیہ بیٹاور یونیورسٹی بیٹاور

آپ نے عربی سے اپنے خیالات کا اظمار کیا: فرماتے ہیں ارانِی وَجَدْتُ بِیْئَةً عالَمِیَّةً صَالِحَةً اِسْلاَمِیَّةً بِالْمَعْنِیُ اللَّامِیَّةً بِالْمَعْنِیُ اللَّامِلِ حَبْثُ اَنَّ کُلَّ عَمَلِ کَانَ هُنَاكَ وِفْقَ الشَرِیْعَةِ الْاِسْلاَمِیَّةِ اللَّاسِلاَمِیَّةِ اللَّاسِلاَمِیَّةِ اللَّاسِلاَمِیَّةِ

٢- كَمَا وَجَدُتُ أَنَّ الشَّيْخَ الْمُحْتَرِمَ نَصَبَ عَيْنَهُ وَبَذَلَ
 جُهُوْدَهُ لِنَشْرِالْإِسْلامِ وَخِدْمْتِهِ بِالْمَعْنَى الصَّيْحِ لَا يُخْهُوْدَهُ لِنَشْرِالْإِسْلامِ وَخِدْمْتِهِ بِالْمَعْنَى الصَّيْحِ لَا يَفتر عَنْ ذَٰلِكَ حَتَّى لِدَقِيْقَةٍ وَاجِدَةٍ.
 يفتر عَنْ ذَٰلِكَ حَتَّى لِدَقِيْقَةٍ وَاجِدَةٍ.

٣- وَوَجَدُتُ ثَمَارَ جُهُودِهِ هٰذَا مُجَسَّمَةً فِي اِنْشَاءِ جَامِعَةٍ اِسْلاَمِيَّةٍ تَقْوَمُ بِنَشْرِ الْهِدَايِة فِي بَاكِسْتَانَ نَحَاصَةً وَفِي بِلاَدِ الْعَالَم عَامَةً-

ترجمہ: ا۔ میں نے خالص اسلامی ماحول بایا جمال تمام اعمال شریعت اسلامیہ کے مطابق انجام یا رہے ہیں۔

ا بی تمام کاوشیں اسلام کی اشاعت و خدمت کے لئے وقف کر رکمی ہیں حق کی اشاعت و خدمت کے لئے وقف کر رکمی ہیں حق کہ آپ اس مقصد سے ایک لیحہ بھی غافل نہیں۔

سو۔ میں نے آپ کی محنت و کاوش کو ایک اسلامی یونیورٹی کے قیام کی شکل میں دیکھا جو پاکستان میں خصوصاً اور پوری دنیا میں عموماً بدایت کی اشاعت کر رہی ہے۔"

اور آخر میں ایک ایبا تبصرہ جو ہمارے ارادوں کے لئے تحریک اور ہماری حدوجہد کاعالمانہ اعتراف ہے۔

پروفیسر محمد جمیل قلندر ایسوی ایث پروفیسر شعبه عربی نیشل انسی نیوث آف مادُرن لینگو بجز- اسلام آباد-

" کی الدین اسلامی یونیورش نیریال شریف کے ذیر اہتمام " خواجہ غلام می الدین غزنوی سیمینار" ہے متعلق پہلے پروفیسرڈاکٹر مجر اسحاق قریش کا لکھا ہوا تعارف نامہ ملا جو حسن صوری و معنوی کے لحاظ ہے موتیوں کی لڑی ہے ' سیمینار میں شرکت کی نیت ہے آغاز سفر ہے لے کر منزل سفر شک حسن استقبال ' حسن اکرام ضیف' حسن اقامت اور حسن انظام و ترتیب کے تجرب کئے یہ حسین و جمیل لحات بھشہ یاد رہیں گے۔ نیریاں کے بہاڑ کی چوئی پر می الدین اسلامی یونیورٹی کی حسین و جمیل عمارت کے بہلو میں اس قتم کے سیمینار کا دھڑکا ہوا ول علم' عمل اور عشق کا "سہ منارہ" تھا جس کی ضیا پاشی سیمینار کا دھڑکا ہوا ول علم' عمل اور عشق کا "سہ منارہ" تھا جس کی ضیا پاشی کی جامع عشق و علم شخصیت ' پروفیسرڈاکٹر مجمد اسحاق قریش کے حسن تدبیر آمور کی جامع عشق و علم شخصیت ' پروفیسرڈاکٹر مجمد اسحاق قریش کے حسن تدبیر آمور کی جامع عشق و علم شخصیت ' پروفیسرڈاکٹر مجمد اسحاق قریش کے حسن تدبیر آمور اور آن کے دفقاء کی ٹیم کے حسن تعاون کے سرجاتا ہے' یماں آگر یوں محموس ہوا کہ جسے کوئی کمہ رہا ہے: اِخلَمْ نَعْلَیْكَ اِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ مُعْلَیْکَ اِنَّکَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ مُعْلَیْکَ اِنَّکَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ مُعْلَیْکَ اِنَّکَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ مُعْلَیْکَ اِنَّکَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ مُعْلَیْکَ اِنْکَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ مُعْلَیْکَ اِنَّکَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ مُعْلَیْکَ اِنْکَ بِالْوَادِ الْمُقَدِّسِ

ان محققین کے بیہ جذبات ہمارے لئے زادِ سفر ہیں' ان شاء اللہ تعالیٰ ہم حضرت پیر صاحب کی راہنمائی و سرپرستی میں اپنی مقدور بھر کوشش جاری رکھیں گے اور محی الدین اسلامی یونیورشی کو ایک مثالی تعلیمی و تدریسی ادارہ

بنانے کے عزم کے ساتھ پیش قدمی کرتے رہیں گے تاکہ یہ یو نیورٹی مرکز علم و فن ہے اور اس میں اشاعت علم اور تغییر کردار کامشن جاری رہے۔ میں تمام شرکاء سیمینار کا تنبہ دل سے ممنون ہوں کہ انہوں نے ہمارے حوصلوں کو اپنی تشریف آوری سے اعتماد بخشا' میں یونیورٹی کے اساتذہ جن میں محی ایدین کالج اور محی الاسلام ہائی سکول کے تمام اساتذہ شامل ہیں کو اس عمدہ کار کردگی پر سپاس محبت پیش کرتا ہوں۔ دفتری عملہ محافظ عملہ اور معنیٰ کے کاریر دازان بھی میرے شکریے کے مستحق ہیں 'خواجہ غلام محی الدین غزنوی علیہ الرحمتہ کا سارا گھرانہ ہماری عقید توں کا مرکز ہے اُن کی سریرستی سے ہی یہ مرحلہ آسان ہوا' حضرت بیرعلاوَ الدین **صدیقی مدخللہ کی توجہ' نظر کرم اور نگاہ اِعمَاد** ا میام پیش رفت کی روح و روال ہے' اللہ تعالیٰ اُن کو مزید استقام ہے۔ ہمہ جهت صحت و تندرسی سے نوازے کہ بید پونیورشی اس مرد خوش خصاص کی كرامت ہے' برادر عزیز صاحبزادہ سمس العارفین صاحب كا تعاون · ، ماصل رہا اللہ تعالیٰ اُنہیں شاو و آباد رکھے جناب کے ایم' زاہد ہمارے ساتھی بھی ہیں اور ہمہ تن متحرک مثیر بھی' اس موقعہ پر اپنے مرحوم ساتھی پروفیسر مبشراحمہ یر نسپل محی الدین کالج کا ذکر بھی ضروری ہے کہ سیمینار کے انتظامات میں وہ ہمہ تن پیش پیش رہے۔ اللہ تعالیٰ انہیں جوار رحت میں گوشہ عافیت عطافرمائے۔ دعا ہے کہ اللہ تعالی این حبیب یاک ملی اللہ سے مرد قے اس مادر علمی کو مزید رو نقیں نصیب فرمائے اور ہمیں اُن کاموں کی توفیق بخشے بنن میں اُس کی رضا ہے۔ آمین

اَللَّهُمَّ صَلِّ وَسَلِّمْ دَائمًا آبَداً - عَلَى حَبِيْبِكَ خَيْرِالْخَاء , كُلِّهِمْ

慧。

و ں ہ ہر محی الدین اسلامی یو نیورشی (نیریاں شریف)

#### Marfat.com

### ا فنتاحی کلمات

پیرعلاوالدین صدیقی مدخله چانسلرمحی الدین اسلامی یو نیورشی نیریال شریف، آزاد تشمیر نیریال شریف، آزاد تشمیر

Marfat.com

#### جناب ببيرعلاؤالدين صديقي مدظله

نَحْمَدُهُ وَنُصَلَّىٰ ونُسَلِّمْ عَلَى رَسُولِهُ الْكَرِيْمِ اَمَّا بَعْدُ فَاعُوْدُ بِاللهِ مِّنَ الشَّيْطُنِ الرَّحِيْمِ عَالَ اللهُ جَلَّ شَانُهُ فِى الشَّيْطُنِ الرَّحِيْمِ عَالَ اللهُ جَلَّ شَانُهُ فِى كَتَابِهِ الْمَحِيْدِ: فَفِرُوْا إِلَى اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ عَالَى اللهِ عَلَى النَّبِى كَتَابِهِ الْمَحِيْدِ: فَفِرُوْا إِلَى اللهِ وَسَلِّمُوْا تَسْلِيْمًا وَاللهُمَّ صَلِّ عَلَى يَا يَعْمُوا صَلَّوْا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيْمًا وَاللهُمَّ صَلِّ عَلَى يَا عَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارِكُ وَسَلِّم عَلَيْهِ وَالسَّلُوهُ وَالسَّلُمُ عَلَيْهِ وَاللهُ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارِكُ وَسَلِّم عَلَيْهِ وَالسَّلُوهُ وَالسَّلُمُ عَلَيْهِ وَاللهُ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهُ وَاصْحَابِكَ يَا حَبِيْبَ وَاللهُ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِكَ وَاصْحَابِكَ يَا حَبِيْبَ اللهِ وَاللهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِكَ وَاصْحَابِكَ يَا حَبِيْبَ اللهِ وَاللهُ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِكَ وَاصْحَابِكَ يَا حَبِيْبَ اللهِ وَاللهِ وَعَلَى اللهِ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِكَ وَاصْحَابِكَ يَا حَبِيْبَ اللهِ وَاللهُ وَعَلَى اللهِ وَاصْدَابِكَ وَاصْحَابِكَ يَا حَبِيْبَ اللهِ وَالْمُهُ وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِكَ وَالْمَاكُمُ وَاللهُ وَاصْحَابِكَ وَالْمُ وَالْمُ وَاللهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللهُ وَاللّهُ وَ

لائق صد تعظیم می الدین اسلامی یو نیورشی کے واکس چانسلر جناب ڈاکٹر محمد اسحاق قریثی صاحب عالی مرتبت جناب عبدالوحید صدیقی صاحب جسنس اسلامی وفاقی عدالت اسلام آباد۔ جمع مقدر' محرّم و مختشم صاحبان علم و قلم جامع طریقت و شریعت معزز ارباب طریقت آج کاید پردگرام اس میں شبہ نہیں کہ اپنے دامن میں گوناگوں مسائل کو جمع کئے ہوئے ہے۔ اور ان پاکیزہ مسائل کا تعلق ساری امت کے ساتھ ہے۔ روحانی پریشانیوں' زہنی اضطراب' قلبی بے روی جنون اور بیجان کے جامع مسائل کے حل کے لئے اس پروگرام قلبی بروگرام قلبی بے روی جنون اور بیجان کے جامع مسائل کے حل کے لئے اس پروگرام

کو ترتیب دیا گیا ہے ' میں اس نہ ہی دین اور دنیاوی علم کے مرکز کے روح روال جناب وائس جانسلر ڈاکٹر محمد اسحاق قریشی صاحب کا ممنون ہوں جنہوں نے وقت پر دھیان دیا حالات کی نبض شؤلی اور ایک عنوان پر اہل علم اہل علم حضرات کو مدعو فرما کر آنے والی نسل انسانیت کی تسکین کے لئے ایک جامع اور مربوط پروگرام بنایا۔ اے کامیانی سے جمکنار کرنے کے لئے آپ حضرات کو مدعو فرمایا' علم کے دانش کدے تصوف سے خالی ہوں اور صوفیاء علم شریعت سے خالی ہوں تو ناکامی قدم قدم پر رکاوٹ کا باعث بنتی ہے' تصوف علم شریعت کا مختاج ہے اور علم شریعت کے فیضان کو تقتیم کرنے کے لئے تصوف ضروری ہے' جو علماء کرام تصوف سے عاری ہیں اور جو صوفی علم شریعت سے خالی ہیں وہ بیہ پیغام اسلام لوگوں کی روحوں تک پہنچانے میں ہمیشہ بلکہ ہر قدم پر ناکام رہے ہیں' صرف وہی لوگ کامیاب ہوئے ہیں جنکے دل بھی' نظر بھی اور سوچ بھی تھی' علم بھی تھا اور عشق بھی' ادب بھی تھا اور عمل بھی وہ آتکھیں بند كرتے تو سركار دو عالم مل اللي كے حضور حاضرى موتى وہ سرجھكاتے تو آسان سے گزر جاتے۔ وہ اینے قول و عمل سے کائنات والوں کے دلوں میں فیضان مصطفوی ملکھیے کا نور آثارتے رہے۔ آس حسین و جمیل دور کے اعادے کے کئے اس پروگرام کو وضع کیا گیا ہے۔ آپ اس دور افقادہ علاقہ میں مشرول کی آسانیاں اور طرح طرح کی استراحت سے بے نیاز ہو کر تکلیف سے دوجار ہو کر پہنچ ہیں' دشوار خزار راستہ اور ناہموار جگہ اور بہاڑوں کی پہلیوں سے حزرتے ہوئے آپ تشریف لائے ہیں 'عظیم مقصد کے لئے آپ کا ایک ایک قدم دنیا حق کی سرفرازی کے لئے قربان ہو تا کمیا ہے۔ آپ کی فکر آپ کے علم آپ کے عمل 'آپ کی سوچ اور آپ کے زاویہ نگاہ سے جو چیز نگلنے والی ہے میں اے صبح قیامت تک آنے والی نسل انسانیت کی ہدایت کا سامان سمجھتا

ہوں۔ تصوف کی بنیاد پر میں آپ حضرات کا ذیادہ وقت اس لئے بھی نہیں لینا چاہوں گا کہ یہ آپ کا فن ہے آپ کے قلم نے جو رشحات علم کاغذ کے سینے میں سمیٹ کر رکھے ہیں چو نکہ ابھی ابھی سب حضرات اس سے فیض یاب ہوں گ میں اس طرف اگر قدم اٹھاؤں یا اس کتاب کا ورق الٹاؤں تو وقت ضائع ہو گا میں قیمتی لمحات کو ضائع نہیں کرنا چاہتا۔ میں حاضرین و سامعین کو اہل قلم و اہل علم حضرات کے فیضان سے زیادہ سے زیادہ فیض یاب ہوتا دیکھنا چاہتا ہوں۔ میرے لئے اس سے زیادہ اور بڑی کوئی مسرت نہیں کہ علم و عمل کے پیکراس میرا کی چوٹی پر ایک فقیر کی محبت کے دامن کے سابہ سے اُس کی بہتری کے بیاڑ کی چوٹی پر ایک فقیر کی محبت کے دامن کے سابہ سے اُس کے بیکراس کے ایک بیغام کی بہتری کے سابہ بیغام می بیغام کی بہتری کے سابہ بیغام می سے دائوں می بیغام کی بہتری کے سابہ بیغام کی سے دائوں کے سابہ بیغام کی سے دوشنی سے اُس بیغام کی سے دوشنی سے اُس بیغام کی سے دوشنی سے اُس بیغام کی سابہ بیغ سکے۔

جھے یقین ہے میرا وجدان اور میرا ایمان میری راہمائی کے لئے کافی ہے کہ اگر یہ سوچ یہ قلر یہ علم قلم کے ذریعے کتابوں میں اور کتابوں کے فیضان سے سینوں میں اور سینوں کا وجدان عمل میں اُترگیا تو ان شاء اللہ وہ وقت ضرور آئے گا کہ یہ ساری قوم آقائے دو عالم سائی کے کہ اپنے پر معتکف ہو گی۔ اور اس بارگاہ کے فیضان سے پھر نیا ولولہ لے کر آنے والی انسانیت کو اسلام کی ابدی حفاظت سے آگاہ کرے گی آپ جسقدر دور و نزدیک سے معمانان گرامی کی صورت میں تشریف لائے ہیں میں آپ کا انتمائی ممنون ہوں آپ کی تشریف آوری میری سوچ میرے قلب و دماغ کی تسکین کا سامان ہے میں آپ کی نزدگی، آپ کے علم، آپ کے قلم اور آپ کے وجدان و ذوق میں آپ کی نزدگی، آپ کے علم، آپ کے قلم اور آپ کے وجدان و ذوق میں آپ کی نزدگی، آپ کے علم، آپ کے قلم اور آپ کے وجدان و ذوق ایمان کے لئے دعاگو ہوں کہ جو وقت آج کے بعد گزرے وہ نبی پاک سائی کے ایمان کے اور بن جائیں تو چلانا امشکل ہے اور بن جائیں تو چلانا امتکال ہے اور بن جائیں تو چلانا امتکال ہے اور بن جائیں تو چلانا مشکل ہے اور بن جائیں تو چلانا مشکل ہے اور بی جو بی باکس اور بھی اور جھی جائیں تو سنبھالنا مشکل ہے اور بن جائیں تو پلانا مشکل ہے اور بی جائیں تو بھی اور جھی جائیں تو سنبھالنا مشکل ہے اور بی جائیں قب بھی اور جس بھی جائیں تو سنبھالنا مشکل ہے اور بی جائیں بھی جائیں تو سنبھالنا مشکل ہے اور بی جائیں بھی جائیں تو سنبھالنا مشکل ہے اور بی جائیں بھی جائیں تو سنبھالنا مشکل ہے اور بی جائیں بھی جائیں تو سنبھالنا مشکل ہے اور بی جائیں بھی جائیں تو سنبھالنا مشکل ہے اور بی جائیں بھی جائیں تو سنبھالنا مشکل ہے اور بی جائیں بیں در جو دور بی جائیں ہوں بھی جائیں تو سنبھالنا مشکل ہے اور بی جائیں بھی جائیں تو سنبھالنا مشکل ہے اور بی جائی ہوں کے بھی جائیں ہوں کے در خوادی میں جائیں تو سنبھالنا مشکل ہے اور بی جائیں ہوں کی جائی ہوں کی جائیں کی جائیں ہوں کی جائیں ہوں کی جائیں ہوں کی جائیں ہوں کی جائیں

جیے کمزور آدمی کے لئے' یہ یقین تھا کہ آستانے علم کے خلاف قدم نہیں ا ٹھاتے' آستانوں اور علم کا تصوف و شریعت کا' آستانوں کا اور درس گاہوں کا ہیشہ اتفاق رہا ہے۔ کچھ عرصے سے آستانے اپنی ترجیهات ایک ہی سمت مرکوز كر يچكے ہيں' ميں نے قدرے تبديلي جانبي كم قرون اولى كا دور وايس لايا جائے۔ اگر وہ دور نہیں آتا' تو اس دور کی خوشبو تو کم از کم روح میں سمیٹ لی جائے۔ خیال تھا کہ حفظ و تجوید کا ایک سلسلہ شروع کر دیا جائے درس نظامی کا آغاز کیا جائے اس سلسلے میں اکابرین اور عمل و دانش کے پیکر حضرات سے مشورہ کرتا گیا اور آگے بڑھتا گیا پھرارادہ کیا کہ اے سکول بنایا جائے کالج بنالیا جائے اور پھر بونیورٹی بنالی جائے ایک ہاتھ میں دنیا رکھ دی جائے دو سرے ہاتھ میں دین رکھ دیا جائے وامن میں دنیا سجائی جائے' قلب و نظر میں تصوف کا نور أتارا جائے۔ آنے والی نسل ایک ہی وقت میں وکیل ' آفیسر' جج بھی ہو اور عالم دین بھی۔ صوفی تو شریعت کے نور سے آراستہ و وابسطہ ہویا سکول میں استاد ' كالج ميں بروفيسريا فوج ميں جنرل ہو تو عالم دين بھی ہو۔ جسے بچھلی رات کے ہنگاموں کے نشے بھی آتے ہوں اور وہ نالہ ہائے نیم شی کی کیفیت سے بھی آراستہ ہو۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ ہم سائنس سے دین کی حقیقت جانتے ہیں۔ میں تھوڑی تبدیلی کے ساتھ عرض کروں گاکہ ہم نے سائنس کو دین سے پر کھنا ہے۔ ہم نے سائنس سے دین نہیں۔ بلکہ دین سے سائنس ویکھنی ہے کہ دین میں کوئی کی نہیں کی دین میں نہیں کی جاری توجہ میں ہے کی جارے علم میں ہے۔ کی ہمارے اور اک میں ہے۔ اگر ہم اینے اصل تک پینچ جائیں تو پھر وہ کوئی شے ہے جو کونین میں ہے اور دین میں نہیں۔ وہ کوئی شے ہے جو آنے والے وفت کی ضرورت ہے اور قرآن میں نہیں۔ وہ کوئی شے ہے جو نی اکرم ملٹھی کے فرمان میں نہیں۔ صبح قیامت تک کے دین و دنیا کے نقاضے

قرآن اور نبی کریم ملی آلیا کے فرمان میں موجود ہیں میں ساری اُمت کے اکابرین کو اس طرف متوجہ کر رہا ہوں کہ دین و دنیا کے نقاضے انتہ تھے تاکہ آلے والی نسل آپ کے فیضان محبت سے نبی پاک ملی آلیا کے دین کی سفیر اور اللہ تعالیٰ کی بارگاہ کی فقیر بن جائے۔

یہ مدرسہ بھی ہے ہیہ ایک سکول بھی ہے یہ کالج بھی اور یونیورٹی بھی ہے۔ یہ ایک سکول بھی ہے یہ کالج بھی اور یونیورٹی بھی ہے۔ یہ ابھی نوزائدہ وانش کدہ ہے ان شاء اللہ دو چار سال گزرنے کے بعد حالات سامنے آ جائیں گے۔

#### قیاس کن ز گلتان من بهار مرا

آنے والا وفت گوائی دے گاکہ اللہ کریم نے ہمارے خلوص کو پذیرائی بخش ہے اور ہمارے پیم جمد کو نبی کریم ملکھاتی کے اپنے حضور قبول فرما لیا ہے۔

یمال تربیت پانے والے بچے ان شاء اللہ وقت کے جید قانون دان بھی ہول کے اور عالم دین بھی ان کے پاس مصدر شخفین بھی ہوگا اور ذوق تسخیر بھی وہ کا نات کا دل چیر کر حقیقت مصطفیٰ ماٹھی کے جلوے دیکھیں گے اور توحید باری تعالی کے فیضان و ایقان سے اس کے مظاہر کو کائنات کے سامنے آشکار کریں گے۔ رب العالمین وہ دن جلد لائے۔

آپ حضرات پیار محبت اور کرم نوازی کے جذبوں کے تحت یمال پنچ بیں میں آپ کے شریک برم ہونے پر ممنون ہوں۔ اور دعاگو ہوں کہ اللہ کریم آپ کی نزیدگیوں کے ایک ایک لحہ کو سالوں کی وسعت دے اور پذیرائی بخشے۔ اللہ کریم اور نبی کریم ماٹھی آپ سب کو اپنا بنا کے رکھے آپ جد حربھی

جائیں بارگاہ نبوت کے سفیر ہوں۔ اور اللہ کے فقیر ہوں۔ اُمت کا بخت سنوارتے چلے جائیں اللہ تعالیٰ رحمتوں سے آپ کا استقبال فرمائے گا۔

اے مالک الملک اے کی وقیوم رب اپنے حبیب پاک میں ہے۔ کے صدیے اور وسلے سے ہماری تمناؤں کو عملی قوت اور ہمارے ارادوں کو توفیق کی نعمت سے نواز دے کہ تو ہی سب حمدوثنا کا سزاوار ہے۔ آمین

وَصلى اللهُ عُلٰى حَبِيْبِهِ وَبَارِكُ وَسَلِّمُ

Marfat.com

### تصوف: تلاش احسن كى ہمه كير تحريك

واکثر محمد اسحاق قریشی واکس جانسلر محی الدین اسلامی یونیورشی نیریال شریف ' آزاد کشمیر نیریال شریف' آزاد کشمیر

#### Marfat.com

### تصوف: تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک

ذاكثر محمد اسحاق قريثي

اسلام ' معاشرتی دین ہے اس کئے اسلامی تعلیمات اپنی روحانی نبست کے باوجود معاشرتی اقذار کے حوالے سے پہچانی جاتی ہیں' معاشرہ ایک ایسامظهر ہے جس کی تعمیرو تدوین اور ساخت و ترتیب میں انسانی کاوشوں کی کار فرمائی ے 'ان کاوشوں کی تمذیب و تعدیل ہی اسلام کا مقصود ہے 'انسان 'اسلامی تعلیمات و احکام کا مرکزی موضوع ہے اور انسان کی مجموعی اصلاح ہی شریعت اسلامی کا بدف ہے' انسان کا وجود' دو جنتوں کا حامل ہے' ظاہری یا مادی جست اور باطنی یا روحانی جست' ان جنتوں کا مناسب ربط اور ان میں ہمہ پہلو توا زن' ذندگی کے حسن کو استوار رکھتے ہیں 'انسان کا ظاہر حواس سے عبارت ہے کہ حواس کی قوت ' عقل و شعور کی امامت میں انسانی زندگی کو فعال اور متحرک ر کمتی ہے' بیہ وجود کا خارج ہے' اس خارجی وجود کی ساخت و پرداخت میں احتیاط لازم ہے' انسانی تاریخ کا طویل سفر گواہی دے رہا ہے کہ اس میں افراط و تفریط کو راہ ملتی رہی ہے "مجھی انفرادی وجود مرکز نگاہ بنا تو مجھی اجتماعی وجود کی سطوت قائم ہوئی' اصلاحی و فلاحی تنظیموں پر نظر ڈالئے تو واضح ہو جائے گا کہ بعض کا ہدف افراد کی اصلاح ہے اور بعض کا اجتماعی و معاشرتی فلاح ' ذاتی نجات ' محضی نروان بیشتر کا مقصود رہا' اس سے انفرادیت پیندی کا روب جنم لیتا ہے اور معاشرتی تعلقات میں بگاڑ رونما ہو تا ہے' یہ بھی ہوا کہ بعض معاشروں

میں فرد' اجتماع پر قربان ہو گیا اور ذاتی فلاح کا عضر تاپید ہو گیا' یہ انسان کے خارجی وجود کی دو انتنائیں ہیں جو بسرصورت جزوی اصلاح کی حامل ہیں' اسلام فرد اور معاشرہ میں حسین توازن کا دعویدار ہے کہ وہ ہمہ جہت اصلاح کا پیغام ہے۔ انسان کا باطن 'عقیدے اور تظریبے کی قوتوں کا امین ہے' باطن کا دائرہ کار لامتناہی ہے اور اس کی جولاں گاہ غیر محدود ہے' یہ ظاہرے کہیں زیادہ توجہ کا مستحق ہے' انسان کی ضرورت ہے ہے کہ اس کا ظاہر یعنی مادی وجود بھی توانا رہے اور اُس کا باطن لینی روحانی وجود بھی فعال رہے تاکہ وجود بسرپہلو' مهذب و مرتب رہے' دنیا کی تظریاتی تاریخ کا جائزہ لیا جائے تو صاف و کھائی دیتا ہے کہ انسان ' ظاہر و باطن کے عدم توازن کی وجہ سے دو مختلف جنوں کا نتیب اور دو متضاد و معاند گروہوں ہیں تقتیم رہاہے' مادہ پرست انسان اور ماورائیت بیند انسان' مادی تصور حیات انسان کو زمنی حوالہ عطاکرتا ہے اور اُس کے تمام رویے ای تصور حیات کی مناسبت سے ترتیب پاتے ہیں سے زمنی یا مادی حوالہ تمجی جنس کے روپ میں مجمعی مکانیت کے تصور میں اور مجمعی زمانیت کی تنک ناؤں میں نمودار ہو تا ہے جس سے نسلی محروبی ' مکلی' جغرافیائی حد بندیاں پیدا ہوتی ہیں اور قدیم و جدید کی مصنوعی تقتیم جنم لیتی ہے' اس کے برعکس ماورائی انداز فکرے بے عملی وجودے نفرت اور معاشرتی واجبات سے فرار کے داعیات کو تقویت ملتی ہے' اس طرح انسان' انسانوں سے کیے زار' ملک و توم سے تنفر اور آباد و شاداب دنیا ہے کنارہ کش ہونے میں نجات محسوس کرنے لگتا ہے۔ اسلام دین کامل ہے' اس میں مادی خوشحالی اور روحاتی آسودگی کو مناسب مقام حاصل ہے ' حسنات دنیا اور حسنات آخرت کی خواہش اس طرح ایک دوسرے میں پیوست ہو گئی ہے کہ یوری اور ممل زندگی اس کے دائرہ اثر میں آگئی ہے' اسلامی تعلیمات فرد اور اجتماع' مادہ اور روح کو محیط ہیں' ان کا مطلوب ایک ایبا انسان ہے جو مادی طور پر قوی' ظاہری طور پر

مرقع جمال اور روحانی خیت میں بالیدگیوں کا مظر اور شرف انسانیت کا پیکر خوش ادا ہو؛ اسلام ان جتوں میں ترتیب کا قائل ہے، روح ، مرکز حیات ہے اس لئے اس کے نقاضے مقدم ہیں، جسم، روح کے تابع ہے اس لئے اس کے اس کے اس کے ساتھ مؤخر ہیں، اسلام کا اصرار ہے کہ مادی ضابطے، روحانی اصولوں کے مطبع رہیں، روح صدر نشین ہے اور مادہ حاضر باش، حاشیہ بردار، صوفیاء کے اصطلاح میں روح صدر نشین ہے اور جسم سواری، سواری کی دیکھ بھال اور عمدات ضروری ہے، گرعظمت و مربلندی سواری کو حاصل ہے۔

قرآن و حدیث اسلای تعلیمات کے بنیادی مافذ ہیں جن سے راہنمائی کے اصول استخراج ہوتے ہیں۔ معاشرتی زندگی کے ضوابط علم فقہ کا موضوع ہیں اور تہذیب باطن کے اصول و قواعد علم تصوف کا ان میں تعاون ہے خاصت نہیں بلکہ ایک کا مقصود ' دو سرے کا مطلوب ہے ' ظاہری حرکات اور مادی افعال کو جب قکر کی راستی اور روح کی تابانی نصیب ہو جائے تو اعمال میں حن اُتر نے لگتا ہے کہ عمل کا حسن ' فکر کی راستی کا پرتو اور فکر کی راستی عقیدے کی پختگی کا عکس ہوتی ہے ' حسن تمام مائی ہی کے ارشاد کے مطابق کی احسان ہے۔ اور اس احسن کی ہمہ گیر جدوجمد کا نام اسلام ہے۔ حدیث احسان ہے۔ اور اس احسن کی ہمہ گیر جدوجمد کا نام اسلام ہے۔ حدیث جر تیل علیہ السلام جے محیمین نے روایت کیا' میں واضح کر دیا گیا کہ عبادت کا جر تیل علیہ السلام جے محیمین نے روایت کیا' میں واضح کر دیا گیا کہ احسان کیا جواب میں سرور کا نتات مائی گیزا نے ارشاد فرمایا: "اُنْ تَعْبُدَ اللَّهَ کَانَاتَ مَنْ اَتُواہُ وَ اِنْ لَمْ تَکُنْ تَرَاهُ فَاِنَّهُ یَرَاكُ"

"(احسان میہ ہے) کہ اللہ تعالیٰ کی یوں عبادت کرے جیسے تو اس کو دیکھتا ہے اور اگر تو نہ دیکھے پائے تو یوں کہ جیسے وہ تجھے دیکھے رہا ہے۔"

عبادت اور اطاعت کا حسن میہ ہے کہ عبادت گزار اور اطاعت شعار' ابیے معبود کے حضور میہ عمل اوا کرہے اس طرح حضوری کا گداز حاصل رہے

گا کہ فاصلے حاکل نہ رہیں گے 'کیکن میہ مقام بلند ہرانسان کا مقدر نہیں اور ہر ا یک کی نظرا تنی بالغ نہیں کہ رؤیت کی منزل یا لے۔ ایسی صورت میں عبادت اس یقین کے ساتھ ادا ہو کہ جس کی عبادت کی جا رہی ہے وہ تو دیکھتا ہے' حضوری کی سربلندی ہو یا تظروں میں رہنے کی سعادت کوئی قعل جب اُس ذات کے حضور ادا ہو جس کے تھم کی تعمیل میں انجام یا رہا ہے تو وہ عمل صرف ظاہری حرکات کا مجموعہ نہیں رہتا' باطن کی تمازت کی وجہ ہے ایقان کا عکس جمیل بھی ہو تا ہے اور اگر میہ یقین بھی ہو کہ دیکھنے والی ذات ' ظاہر کمیں بڑھ کر باطن کا حتیٰ کہ روح کی لرزشوں کا بھی مشاہدہ کر رہی ہے تو عمل ' خلوص نیت کا مظهراتم بن جاتا ہے ' پھر عمل کا ہیولہ مختلف بھی ہو' حرکات و سکتات متفادت بھی ہوں' تلاش احسن' کا عمل ہمہ وفت جاری رہتاہے' اسلام اس کو "احسان" كمتا ہے كه اسلام "دين احسان" ہے، مقصود ہر بمتر كى تلاش ہے، ایے عمل میں ریاکاری کا شائبہ نہیں ہوتا بلکہ بیہ خالق و محلوق کے ورمیان پاکیزہ رابطہ ہے اور جب سے تلاش احسن' زندگی کا عمومی روبہ بن جائے تو بوری زندگی حسن کردار کی حامل ٹھمرتی ہے کہ احسان زندگی کا ایک گوشہ نبیں 'مجوعی حوالہ ہے' مومن کی زندگی احسان کا مرقع ہوتی ہے عبادات ہوں یا معاملات ' فرد کے روسیے ہوں یا اجتماع کے ' اعمال و حرکات متفادت ہوں یا برعکس' تلاش احسن' کاعمل ہمہ وفت جاری رہتا ہے۔

"احسان كياہے"

لغوی و اصطلاحی مفاہیم پر نظر ڈالیں تو معلوم ہو گا۔"احسان" حسن سے مشتق ہے جس کا معنی بہتریا عمدہ ہونا ہے 'کسی فعل یا عمل کا یوں ادا ہونا کہ اُس مشتق ہے جس کا معنی بہتریا عمدہ ہونا ہے 'کسی فعل یا عمل کا یوں ادا ہونا کہ اُس میں حسن و خوبی پیدا ہو جائے یا اُس کی عمدہ تر صورت سامنے آئے احسان ہے 'عموماً یہ کلمہ نیکی' بھلائی' حسن سلوک' اور انعام و اکرام کے مفہوم میں استعال عموماً یہ کلمہ نیکی' بھلائی' حسن سلوک' اور انعام و اکرام کے مفہوم میں استعال

ہو تا ہے' اردو محاورے میں بیہ مہرانی اور نوازش کا متراوف ہے گر عربی میں اس کا مفہوم مختلف جنتوں کو محیط ہے' قرآنی محاورے میں احسان دو مفاہیم کے لئے استعمال ہوا ہے۔
لئے استعمال ہوا ہے۔

ایک اَلْإِنْعَامُ عَلَی الْغَیْرِ لِعِی دوسرے پر انعام و اکرام کے معیٰ میں جیے ارشاد ہوا:

اِنْ اَحْسَنْتُمْ اَحْسَنْتُمْ لِاَنْفُسِکُمْ (الاسراء:) اگریم کسی پر اکرام کرو کے یا اچھاسلوک کرو کے تو حقیقت میں اپنے ساتھ ہی بھترسلوک کرو گے۔" دو سرے اعمال میں حسن و راعنائی کے مفہوم میں جیسے کہ ارشاد رہانی

"وَمَنْ أَخْسَنُ دِيْنًا" (النساء:١٢٥) اور جِس نے اپنے دین کو حسیس تر بنایا۔"

اعمال کا بھترین پیرائن اور افعال کا عمدہ ترین روپ' احسان ہے' اس لئے علم حسن' عمل حسن' کے مرکبات استعال ہوتے ہیں' امیرالمومنین علی رمنی اللہ عنہ کا قول ہے: اُلنَّاشُ اُبْنَاءُ مَایُہ حسِنہُوْنَ " لوگ اعمال حسن کے طائل افراد کے غلام ہوتے ہیں۔

عمواً "عدل" اور "احسان" کو باہم مربوط ذکر کیا جاتا ہے اور یہ ایک اصطلاح کے طور پر مستعمل ہے "عدل" کو واجبات میں گردانا گیا ہے اور "احسان" کو اخلاقی نقاضا قرار دیا گیا ہے کہ یہ ضوابط و قوانین کا بندھن نہیں نکی کی محبت اور دریا دلی کا مظرہے 'اس لئے "احسان" والوں کا قرآن مجید نکی کی محبت اور دریا دلی کا مظرہے 'اس لئے "احسان" والوں کا قرآن مجید نے بار بار مقام مدح میں ذکر کیا ہے۔ اِنَّ اللَّهَ یُحِبُّ الْمُحْسِنِیْنَ (البقرة: ۱۹۵) " ہے شک اللہ تعالی احسان کرنے والوں سے محبت کرتا ہے یہ اور اِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الله تعالی احسان کرنے والوں سے محبت کرتا ہے یہ اور اِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الله تعالی احسان کرنے والوں سے محبت کرتا ہے یہ اور اِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الله تعالی احسان کرنے والوں کے ساتھ ہے۔" واضح رہنا چاہیے کہ اسلامی تعلیمات میں اخلاقی کرنے والوں کے ساتھ ہے۔" واضح رہنا چاہیے کہ اسلامی تعلیمات میں اخلاقی

تقاضے بھی تغیر سرت کا حصہ ہوتے ہیں' اس طرح اُن کی حیثیت بھی لازی ہو جاتی ہیں' قرآن مجید ہیں اس کی صراحت کر دی گئ' ارشاد ہوا: "اِنَّ اللّٰهُ یَامُرُ بِالْعَدُلِ وَ الْإِحْسَانِ" (النحل: ۹۰) " بے شک الله تعالیٰ عدل اور احمان کا عَمَ دیتا ہے۔ "عدل کے ساتھ احمان کا عَمَ دی کر اس کی اظافی حیثیت کو سندو جوب عطاکر دی گئ۔ احمان کا تقاضا اس لئے کیا گیا کہ خود انسان کی نجات کا مدار بھی اسی پر ہے' الله تعالیٰ نے انسان کو بے پایاں انعام و اکرام سے نواز' ایسے ایسے کرم کئے کہ اگر انسان پوری زندگی بھی خرچ کر ڈالے تب بھی نواز' ایسے ایسے کرم کئے کہ اگر انسان پوری زندگی بھی خرچ کر ڈالے تب بھی تو نجات کی امید کیسے ہو؟ انسان کی نہ کی شکل میں ادائیگی فرض میں کو تاہ ہو تجات کی امید کیسے ہو؟ انسان کی نہ کی شکل میں ادائیگی فرض میں کو تاہ ہو تا ہی ہے' ایسے میں احسان ہی واحد سمارا ہے جو نجات کی امید دلا تا ہے' جب نجات کا سارا انحمار صرف اور صرف احسان پر ہے تو انسان کیوں نہ اس صفت حنہ کو اپنی زندگی کا جزو بنائے۔ قرآن مجید نے اسی جانب اشارہ کرتے صفت حنہ کو اپنی زندگی کا جزو بنائے۔ قرآن مجید نے اسی جانب اشارہ کرتے ہو کے فیلا:

"وَالْحُسِنُ كَمَا الْحُسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ (القصص: ١٤١) "اوراحان كرو جيساك الله تعالى في تم ير احمان كيا- "اس آيت كريمه مي احمان كو زندگى كاعم ويا كيا "اس لئے كه الله تعالى كا بر قعل حن و خوبى كامظر به اور وه اليه افعال كو بى پند كرتا به جو ممكن مد حك حين بول اسلام كامطاله به كه بيه حن و زيبائى بر بر عمل مي موجود رب حقوق العباد كامرطه به و تو ان كى اوائيكى احن طريق سه بو ارشاد بوا: وَبِالْوَالِدَيْن الْحَسَانَا" (النساء:٢١) اور والدين كے ماتھ حسن عمل كے ماتھ بيش آؤ - باہى معاملات بول تو أن ميں بهى حسن كى طلب رب ورض كا معامله بو تو حين تر انداز ميں طے بو معاشرتى عدم اعتاد كا معامله بو فاندانى نظام ميں فل آنے لئے اور نوبت جدا بونے تك آ جائے تو بهى: فل آنے لئے اور نوبت جدا بونے تك آ جائے تو بهى: فل آنے لئے اور نوبت جدا بونے تك آ جائے تو بهى:

بِاِحْسَان (البقرة:٢٢٩) علیحدگی میں بھی اصان کی کارفرمائی قائم رہے۔"
دفاع کا مرحلہ درپیش ہو اور دشمنان اسلام سے ستیزہ کاری کی نوبت آئے تو
بھی کی تھم ہے کہ "اِدْفَعْ بِالَّتِنی هِنَ اَحْسَنُ" (فصلت:٣٣) "دفاع
احسن طربق سے کرو۔" جھڑا ہو جائے ' معاملہ بھڑ جائے اور مخاصمانہ فضا قائم
ہو جائے تو ایسے میں بھی احسان پر نظر جی رہے:

"إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ الْإِحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَيْئٌ ۚ فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَاحْسِنُوا الْقِتْلَةَ ۗ وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَاحْسِنُوا الذِّبِحَةَ وَلَيْحَدَّ اَحْدُكُمْ شَفَرَتَهُ وَلَيْرِحْ ذَنْحَتَهُ-"

" بے شک اللہ تعالی نے ہر چیز میں احسان کا تھم دیا ہے ' جب تم کسی کو قتل کرو تو احسن طریق سے اور جب تم کوئی ذرج کرو تو عمدہ تر انداز سے ' تنہیں چاہئے کہ دھار کو تیز کرلو اور جانور کو آرام پنچاؤ۔"

الله الله على عمل كابير روبير اس حد تك كمد قل و ذنح كو بهى محيط الله الله عضر بو كا عضر بو كا عضو الله عضو الم

کائا ہے تو یہ ناگزیر عمل کند آلے ہے بھی ممکن ہے گرای طرح تکلیف کا احساس کی گنا ہو گا۔ اعمال کا حسن یہ ہے کہ ادائیگی کا حق ادا ہو' حدیث مبارک میں مثلہ بعنی اعضاء بدن کائن' منع کیا گیا ہے بلکہ یماں تک کہ "لُوْ کَانَ بِالْکَلْبِ الْعَقُورِ "اگرچہ ایبا عمل کا شخے والے باولے کتے کے ساتھ بی کیوں نہ ہو۔ معلوم ہوا اسلام' اعمال کی بجاآوری میں شائنگی' متانت اور رحملی کی کار فرمائی کا خواہاں ہے۔ اسلام کا یہ رویہ اسلامی معاشرے کی شاخت ہوتا ہے اور ہر ہر فردِ معاشرہ کے کردار کا جزوہوتا ہے۔

حسن عمل کی معراج ذات رسالت پناہ ما اللہ کے اسوہ میں ہے کہ آپ

کی ذات میں ظاہر و باطن کی تمام رعنائیاں موجود ہیں 'آپ کا ہر عمل مجسم حسن

ہے اور آپ کا ہر رویہ "تلاش احسن " کے راہ نوردوں کے لئے راہنما ہے۔

اب حسن عبادت ہویا حسن نظر 'اس کی خیرات اُس "حسن تمام " کی بارگاہ ہے ہی عاصل ہوتی ہے اور تلاش احسن کی راہ آپ کے ارشادات کی روشنی می میں آسان ہوتی ہے۔ محابہ کرام رضی اللہ عنم اس "حسن عمل" کے بنیادی حوالے ہیں کہ ظاہر و باطن کی حنات کے امین ہیں امی لئے آسان ہوایت کے سازے قرار دیے گئے 'حسن عمل کا یہ سفر مسلسل جاری رہا' صوفیاء کرام اس راہ کے مسافر اور اسی احسان کے طلب گار ہیں کہ وہ بھی شاہراہ حیات پر حسن نیت اور حسن عمل کے نثان ہیں 'ان مقدس افراد کے ہاں تعلم 'عمل کی فرطا اور عمل 'احسان کے جذبوں کا ایمن ہتا۔

آنسانی فطرت میں جذب و انجذاب کے داعیات بڑے شدید ہوتے ہیں ' مادی احتیاج کا جرآ جائے تو روحانی منزلت نظر انداز ہو جاتی ہے' ماورائیت پندی کا اسماک بڑھے تو معاشرتی ضابطے فراموش ہو جاتے ہیں ' یہ وارفظی اور ہمہ تن گرویدگی کی یک زخی کا شاخسانہ ہے کہ حد اعتدال سے انحراف ہونے لگتا ہے' بھی اُمید خود سربناتی ہے تو بھی خوف بے دست و پاکر دیتا ہے ' اس

کے نتیج میں کبھی ہمہ طور غفلت اسر کرلیتی ہے تو کبھی رہائیت کی فراریت بے لباس کر دیتی ہے، قرآن مجید نے انسانی فطرت کے اس پہلو کی مناسبت سے رہاء اور خوف کے بارے میں واضح احکام دیئے ہیں، اگر دوزخ کی مزا اور جنم کے عذاب کا ہولناک نقشہ پیش کیا گیا تو متعلا جنت کے دائی اکرام کا بھی تذکرہ ہوا تاکہ خوف فرار کی راہ نہ دکھائے اور رہاء بے عملی کی ترغیب نہ دے متنبہ کر دیا گیا کہ نجات کا راستہ، سلامتی کا سفراور کامیابی کی منزل خوف و رہاء کے درمیان ہے۔ حضور اکرم ما گیا کیا اُسوہ ای توازن کا آئینہ دار ہے، رہاء کے درمیان ہے۔ حضور اکرم ما گیا کیا اُسوہ ای توازن کا آئینہ دار ہے، سیبھی حقیقت ہے کہ ہر انسان میں اخذ و ترک کے معیار وانداز مختف ہوتے ہیں، اس لئے ایسا بھی ہوا کہ بعض محابہ کرام ملمیم الرضوان نے عذاب کے بیان کا شدت سے اثر قبول کیا اور آرائش دنیا سے لانقلقی کی خواہش کی تاکہ بھہ وقت نجات کی جبحو کی جاسکے، حضرت عثان بن خطعون رضی اللہ منممانے ایک موقعہ ہر عرض کیا:

"یا رسول الله! میرا دل که کتا ہے ' میں دنیا چھوڑ دوں ' پہاڑوں پر جاکر رہبانیت افتیار کر لوں ' زمیں پر گھوموں ' مال و دولت سے دستبردار ہو جاؤں ' یوی کو طلاق دے دوں 'گوشت نہ کھاؤں اور خوشبو نہ لگاؤں۔ " ترک دنیا کی اس خواہش کا من کر حضور اکرم مالی کی اس ممافعت کا ہی اثر تھا کہ بعض صحابہ معاشرتی روابط کے استوار کی تلقین کی ' اس ممافعت کا ہی اثر تھا کہ بعض صحابہ کرام ذاتی رغبت کے باوجود ایبا نہ کر سکے ' حضرت جمیم داری رضی الله عنہ تمام رات ایک ہی آیت جس میں بدا عمالیوں پر سزا کا ذکر تھا پڑھتے رہے حتی کہ مرنے کے بعد تمهارا کیا حشرہ وگا تو تم کھانا بینا چھوڑ دو ' ترک دنیا کی جائے کہ مرنے کے بعد تمهارا کیا حشرہ وگا تو تم کھانا بینا چھوڑ دو ' ترک دنیا کی خواہش اور راببانہ اخلاق کی طرف قدرے میلان کے باوجود آپ ایبا نہ کر شکے ' اصحاب صفہ کی پوری جماعت ای رنگ میں رنگی ہوئی تھی لیکن اسلام

تعلیمات کے توازن نے کسی کو بھی حدود سے تجاوز کی راہ نہ دکھائی ' یہ ضرور ہوا کہ جب ماحول پر مادیت کی گرفت مضبوط ہونے گئی اور احکام شریعت کی بجاآوری میں معاشرتی ناہمواری رکاوٹ بنے گی تو بعض اکابر کے ہاں معاشرے سے کٹ جانے کا رجمان پیدا ہونے لگا، حضرت عبداللہ بن عمر رضی الله عنه جیسے بلند مرتبت صحابی بھی شدید بے رغبتی محسوس کرنے لگے، حصرت سعد بن و قاص رضی اللہ عنہ جو اسلام کے پہلے تیرانداز اور جنگ قادسیہ کے کماندار ہے آخری عمر میں گوشہ نشینی کو ترجیح دینے لگے۔ بیہ ردعمل تھا بدی کی رواج یذری یر' ترک ونیا سے زیادہ بیر ترک معصیت کا میلان تھا' "اُنٹی ذَاهِبُ إِلَى رَبِّى سَيَهُدِيْنِ (الصفت:٩٩) كا اسوه ابراهيمي ثما سي ور حقیقت معصیت کدول سے ہجرت تھی' محابہ کرام رضی اللہ عمم کے عمر خیر میں اس کھاتی ردعمل کے باوجود دین متین کا معاشرتی کردار نمایاں رہا مگر جب مکی حالات اور سیاس کوا نف عدم نوازن کا شکار ہوئے اور دین و دنیا کا بعد محمبیر ہونے لگا تو وہ اکابر جو اصلاح خلق کے مشن پر مامور ہے ' اپنا انداز بدلنے کی ترغیب پانے لگے تاکہ "سفر نجات" ساجی دمند میں نظروں سے او تھل نہ ہو جائے۔ اُن اکابر نے مادی مرسکی سے ہٹ کر اصلاح باطن کے مراکز قائم کرنے پر توجہ دی مقصد میہ تھا کہ عملی جدوجمد سے کنارہ کشی کی تحریک بھیانک صورت اختیار نہ کرے اور دین متین کے معاضرتی تقاضے تظر انداز نه ہو جائیں' یہ اصلاحی مراکز' زاویوں' خانقاہوں اور عزلت خانوں کی صورت میں نمودار ہوئے' ان مراکز میں طاوت آیات' تعلیم کتاب و حکمت كے ساتھ تزكيہ نفوس كابھى اجتمام ہونے لكا تاكہ علم ظاہر كاعلم باطن سے رابطہ استوار رہے' اب سیاس حکمرانی ہنو اُمیہ اور بنو عباس کے پاس تھی جس میں خلافت راشدہ کی می جامعیت نہ تھی' اس کئے اس خلاکو ان مراکزنے پر کیا کہ سلطنت باطن کی سربراہی حضرت صدیق اکبر رمنی اللہ عنہ اور حضرت علی رمنی

الله عنه کے جانشینوں کو حاصل ہوئی' اسی طرح علم تغیرو حدیث و فقہ اور دیگر فنون کی آبیاری علاء کا فرض قرار پائی اور علم کو واردات بنانے کا فریف صوفیاء نے سنبھالا' عقل کی تمذیب علاء کے ہاتھوں ہوئی تو دل کی تنویر صوفیاء کے سوز دل سے ' ان مراکز نے انقلاب آفرین خدمات انجام دیں' سیاسی حالات کی ایتری اور سطوت اسلامی کی تنزلی کے باوجود روح کے تربیت کدے آباد رہ اور پھر جی اٹھنے کا عزم سوز دروں کی صورت میں زندہ رہا۔ ملت اسلامیہ کی نشاۃ ثانیہ کی تاریخ اس کابین ثبوت ہے۔ تصوف' باطن کی اسی بیداری کا نشاۃ ثانیہ کی تاریخ اس کابین ثبوت ہے۔ تصوف' باطن کی اسی بیداری کا کام ہے۔ اس کے ہمہ تن زندہ و توانا وجود کو ہی صوفی کا لقب دیا گیا ہے۔ یہ کوئی اجبی ترکیک نہ تھی اور نہ دوں ہمتی کی فراریت تھی بلکہ یہ ہمہ جت اصلاح' ہمہ پہلو عملی اور مربر اسلامی تعلیمات کی حامل جدوجد تھی کہ ملت اصلاح' ہمہ پہلو عملی اور مربر اسلامی تعلیمات کی حامل جدوجد تھی کہ ملت اصلاح' ہمہ پہلو عملی اور مربر اسلامی تعلیمات کی حامل جدوجد تھی کہ ملت اصلاح' ہمہ پہلو عملی اور مربر اسلامی تعلیمات کی حامل جدوجد تھی کہ ملت میں قوت عمل کی افزائش اور نظریاتی استحکام کی ترسیخ ہو۔

تصوف و اخل کی اصلاح و اطن کی تہذیب اور خارج و ظاہر کی تربیت کا ایک کفیل ادارہ ہے۔ اس سے وہ قو تیں بیدار ہوتی ہیں جو مادی بیغار اور نفسانی خواہشات کے دباؤ کی وجہ سے معظم ہو جاتی ہیں 'یہ قو تیں داخل کو قو ی اور ظاہر کو آداب آشنا بتاتی ہیں 'تصوف کے ضابطوں کے ذریعے سے صفائے قلب کی شعامیں اعضاء و جوارح کے اعمال ہیں منعکس ہوتی ہیں اور انسان کے ظاہر و باطن کو یک رنگ بتاتی ہیں 'باطن کی نورانیت اعمال ہیں ڈھل کر تابعوں کے فروغ کا ذریعہ بتی ہے 'یہ ہمہ گیر تحریک 'باہی تعاون اور ملی تابعوں کے فروغ کا ذریعہ بتی ہے 'یہ ہمہ گیر تحریک 'باہی تعاون اور ملی کیسانیت کی نوید تھی 'یہی وجہ ہے کہ صوفیاء کے مختلف گروہوں اور سلاسل کیسانیت کی نوید تھی 'یہی وجہ ہے کہ صوفیاء کے مختلف گروہوں اور سلاسل مناظرانہ چھٹش کی کوئی صورت ہویدانہ ہوئی 'حسن تمام مشائلین سے رشتہ مناظرانہ چھٹش کی کوئی صورت ہویدانہ ہوئی 'حسن تمام مشائلین ہیدا نہ ہوا۔ مضبوط رہا اس لئے نظروں کے تفاوت کے باوجود نظری انتظار پیدا نہ ہوا۔ مضبوط رہا اس لئے نظروں کے تفاوت کے باوجود نظری انتظار پیدا نہ ہوا۔ مضبوط رہا اس لئے نظروں کے تفاوت کے باوجود نظری انتظار پیدا نہ ہوا۔ مضبوط رہا اس لئے نظروں کے تفاوت کے باوجود نظری انتظار پیدا نہ ہوا۔ مضبوط رہا اس لئے نظروں کے تفاوت کے باوجود نظری انتظار پیدا نہ ہوا۔ مضبوط رہا اس لئے نظروں کے تفاوت کے باوجود نظری انتظار پیدا نہ ہوا۔ مضبوط کے جلہ مدارج 'اصلاح و فلاح کے نقیب رہے 'محبت کی افرونی' اعتاد

کی بالیدگی اور دعوت و ارشاد کی پاکیزگی قائم رہی ولچیپیوں کا توع بعض اعمال و میلانات میں نقاوت کا منظر پش کرتا ہے الیابی نقاوت علماء و صوفیاء کے ہاں نظر آتا ہے گریہ صرف طریق کار کا اختلاف ہے 'پند و تابیند کا اثر ہے اہداف کا الجھاؤیا نظریات کا تصادم نہیں 'قاری آیات' عالم بھی ہو سکتا ہے اور صوفی کو تقیم اضافی ہے اور میلان طبع کے حوالے ہے بھی 'یہ قاری عالم اور صوفی کی تقیم اضافی ہے اور میلان طبع کے حوالے ہے مثلا امام ابو حقیقہ رضی اللہ عنہ کے نام سے پہلا تاثریہ آبرتاہے کہ آپ بلند پایہ تقیمہ ہیں حالا نکہ آپ با کمال صوفی بھی تھے ' حضرت غوث اعظم رضی اللہ عنہ کے اسم گرامی سے پربیران کا خیال آتا ہے جبکہ آپ متاز عالم دین بھی تھے' ایک حوالہ کا معروف ہو جانا دو مرے کی نفی نہیں کہ صوفیاء علم کی معلومات سے کہیں زیادہ اس کی واردات کے قائل تھے' وہ جان کر دیکھنے کا معلومات سے کہیں زیادہ اس کی واردات کے قائل تھے' وہ جان کر دیکھنے کا فراواں رکھتے تھے۔

یہ ضرور ہوا کہ بعض کو تاہ بین اس مثن کی رفعت کا ادراک نہ کر سکے' اُن کے اندر نور بقین کی لوفروزاں نہ ہوئی گر انہوں نے ونیاوی مفادات' ذاتی اغراض اور گروی تعقبات کے زیر اثر ضوفیاء کی مغول بیں گھنے کی کوشش کی گریہ تمام تر کوشش لاحاصل ری کہ بھی بہروپ' روپ کا تقدس حاصل نہ کر سکا' اس ممکنہ خطرہ کے پیش نظر صوفیاء کرام اینے متعلقین اور عوام الناس کو متنبہ کرتے رہے حتیٰ کہ مولانا روم علیہ الرحمتہ کو کمتا پڑا۔

اے بہا ابلیس آدم روئے ہست پس بہر دستے نہ باید داد دست

صوفی کے لفظ کی تحقیق:

صوفی کالفظ کس سے مشتق ہے؟ اس بارے میں علماء کے کئی اقوال ہیں مثلا کما گیا کہ:

ا۔ صوفی 'صفہ ہے ہے لیعنی وہ مخص جو اصحاب صفہ کی سی زندگی گزار تا ہے اور ہمہ تن اسلامی مشن کے لئے کوشال رہتا ہے ' دنیاداری سے لا تعلق ہے ' لغوی اعتبار سے اس اشتقاق پر اعتراض کیا گیا ہے۔

۲- بعض علماء جن میں چند مستشرقین بھی شامل ہیں اس لفظ کو یونانی کلمہ "سوف" سے ماخوذ مانتے ہیں جس سے حکمت و دانش مراد ہے 'کما گیا کہ عباس دور حکومت میں یونانی زبان کے جو کلمات' عربی میں داخل ہوئے اُن میں "سوف" بھی ہے جو حکیم و دانا کے معنی میں استعال ہو تا تھا' مرور وقت سے کی کلمہ "صوفی" بن گیا' ابو ریحان البیرونی کا کہی خیال ہے۔

س- بعض علاء کے زدیک یہ "صوف" سے مستعار ہے۔ ابتدائی دور کے صوفیاء چونکہ صوف کے بنے ہوئے موٹے کپڑے پہنتے تھے اس لئے صوفی لینی "صوف والے" مشہور ہو گئے علامہ ابن ظدون اس نظریہ کے قائل ہیں۔ "موف والے" مفاسے مشتق ہے لینی "صفائے قلب والا" علاء کی اکثریت ای قول کی قائل ہے مولانا جامی علیہ الرحمتہ فرماتے ہیں: "صوفی وہ ہے جو اپنے دل کو خدا کے ساتھ صاف رکھتا ہے۔"

حضرت وا تا سخخ بخش علی جموری علیہ الرحمتہ کا ارشاد ہے: "صوفی وہ ہے جو اپنے اخلاق و معاملات کو مهذب کر لیتا ہے اور اپنی طبعیت کو آلائشوں سے پاک کر لیتا ہے۔ " آپ نے ایک شخ کا قول بھی نقل کیا کہ "وہ شخص جو محبت میں مصفا ہو تا ہے صافی ہے ' اور وہ شخص جو محبت میں غرق ہو اور غیرے بیزار ہو صوفی ہے۔ " پھر ارشاد فرمایا: "تصوف باب تفعل ہے ہے جس کی خاصیت تکلیف ہے ' صوفی اپنے نفس پر تکلف اٹھا تا ہے اس لئے صوفی ہے۔ "

صوفیاء کی صفوں میں بعض نااہل اور دنیا دار شامل ہوئے تو اس کا اہل دل اکابر نے فوری محاسبہ کیا۔ مولانا روم ؓ نے احتیاط کی تلقین کی تو حضرت دا تا گئج بخش ؓ نے اس پر عملی گرفت کی آپ نے تصوف کے حوالے ہے تمن اقسام کا ذکر کیا۔ فرماتے ہیں:

ا۔ صوفی: یہ وہ مخض ہے جو آپ سے فانی اور حق کے ساتھ باقی ہو' اپنی مبعیت کے قبضہ سے رہائی بائے ہوئے ہو اور حق کے ساتھ ملا ہوا ہو۔

۲۔ متصوف: وہ متکلت صوفی جو مجاہدے اور تکلف سے صوفیاء کی صف میں شامل ہو۔ شامل ہو۔

س۔ مُنْدَ صَنوف : وہ انسان جو دنیاوی مال و متاع اور عزت حاصل کرنے کے لئے اپنے آپ کو صوفی ظاہر کرے ' صفا اور تصوف سے اُس کا کوئی تعلق نہ ہو' سے وہ جعلی صوفی ہے جو صوفیاء کے نزدیک حقیر کھی کی طرح ہے جو آلودگی پند ہے مگریہ محض غیرلوگوں کے سامنے بھیڑیا ہے کہ اُن سے مال ہتھیا لیتا ہے۔

اللہ معلم موالی صوفی "صفا" سے مشتق ہے' زمادہ تر

ان توجیهات سے معلوم ہوا کہ صوفی "صفا" سے مشتق ہے نیادہ تر اسی توجیه کو پند کیا گیا ہے حضرت خواجہ فریدالدین عطار علیہ الرحمتہ نے صوفی اور تصوف کی متعدد توجیس نقل کی جیں تیرہ میں اسے صفائی سے مشتق مانا گیا ہے جبکہ صوف کے حوالے سے صرف دو آراء جیں۔

ان ارشادات سے ظاہر ہے کہ صوفی ' صفائے قلب کا طال وہ وجود ہے جس سے ہر لمحہ خیر کی توقع ہوتی ہے ' وہ ذاتی اغراض سے محفوظ ' بے لوئی کے حصار میں ہوتا ہے ' مادی اختیاج کی آلودگی سے منزہ ہے کہ ہمہ وقت طامری دربار الی کی کیفیت میں رہتا ہے۔

د صوفی " کے لفظ کا استعال:

ر سول اکرم ملی ملی کے حیات مظاہرہ کے عمد میں اور آپ کے بن محاب

کرام رضی اللہ عنم کے خیر القرآن میں صحابی 'کے سواکوئی اور کلمہ مسلمان کی شاخت نہ ہو سکا تھا کیو نکہ شرف صحابیت سے بڑھ کرکوئی شرف متھور نہیں ' صحبت صحابہ سے نیفل یاب تابعی اور اُن سے شرف صحبت پانے والے تج تابعین کملائے 'بعد میں رجمان اور میلان کے حوالے سے تقسیم ہوئی ' دنیا سے بر غبت افراد ' زاہد و عابد کملائے ' جب بدعات کا ظمور ہوا 'گروہ بندیاں ہونے لکیں تو ایکی فضا میں وہ لوگ جو سیرت رسول میں ہوئے کو اُسوہ بنا کر ' تزکیہ نفوس کے جماد میں شریک ہوئے صوفی کملائے ' علامہ ابن ظلدون " نے مقدمہ میں ای نظریہ کو تشلیم کیا ہے ' خواجہ شماب الدین سروردی " نے عوارف میں ای نظریہ کو تشلیم کیا ہے ' خواجہ شماب الدین سروردی " نے عوارف میں ای نظریہ کو تشلیم کیا ہے ' خواجہ شماب الدین سروردی " نے عوارف المعارف میں کچھ شرح و مسط کے ساتھ ای کی تائید کی ہے ' علامہ تغیری " نے رسالہ تغیر یہ میں تبھرتے درج کیا کہ صوفی کا لفظ دو سری صدی کے اختام سے رسالہ تغیر یہ میں آگیا تھا۔ مولانا جای " نے نخوات الانس میں لکھا کہ سب تبلے صوفی کا لقب ابوہاشم" (م ۱۵۰) کو ملا'

اول کمیک ویرا صوفی خوانداند دی بود پیش ازوے کے رابایں نام نخواند بودند

بعض صوفیاء کے ذاتی رویے سے یہ تاثر قائم ہوا کہ دنیا سے بے زار 'مفلوک الحال اور مفلس و نادار افراد صوفی کملاتے تھے' طلانکہ نصوف وہ طریق حیات ہے جو اسلامی تعلیمات کا مقصود ہے ' یہ علم تفیر' حدیث یا فقہ ک طرح کا ایک علم ہے جس میں نظریاتی مباحث بھی ہیں اور عملی اشغال بھی' طرح کا ایک علم ہے جس میں نظریاتی مباحث بھی ہیں اور عملی اشغال بھی' علمہ ابن خلدون " نے مقدمہ میں تصریح کی ہے کہ یہ ایک اسلامی علم ہے ' عظرت شماب الدین سروردی " فرماتے ہیں۔ "صوفیت نہ ہی فقر کا نام ہے اور خشرت شماب الدین سروردی " فرماتے ہیں۔ "صوفیت نہ ہی فقر کا نام ہے اور نہی زوا کہ کے مجموعہ کا نام ہے " اگر یہ نہی زہ کا بلکہ یہ ان دونوں کے اور کچھ زوا کہ کے مجموعہ کا نام ہے " اگر یہ

سب خوبیاں نہ ہوں تو انسان زاہد یا فقیر تو ہو سکتا ہے صوفی نہیں ' یہ تو صوفیت کی ابتدائی اشکال ہیں۔ " صوفی اللہ کا بندہ نہ غرور و تحبر کا شکار ہوتا ہے اور نہ اکر کرچاتا ہے وہ تو تواضع و اکساری کا پیکر اور حسن خلق کا نمونہ ہوتا ہے۔ شخ ابو عبداللہ " نے اللہ تعالیٰ کے بندوں کی یہ پیچان بتائی: «میٹھی زبان 'خوش خلقی ' ابو عبداللہ " نے اللہ تعالیٰ کے بندوں کی یہ پیچان بتائی: «میٹھی زبان 'خوش خلقی ' خندہ بیشانی ' مسکراتا ہوا چرہ 'خواہ مخواہ کسی سے اُلجھنے سے اجتناب ' عنو و ورگزر کا شیوہ اور لوگوں سے ہمدردی۔ "

صوفی اور اتباع شریعت:

اکثریہ مغالظہ پیدا کیا جاتا ہے کہ تصوف ایک ایبا طریق حیات ہے جو علم فقہ یا شریعت اسلامیہ کی حدود سے ماوری ہے کہ شریعت مبتدیوں کے لئے ہے اس انداز فکرنے کے عمل صوفیاء کی ایک تعداد پیدا کر دی ہے جو تصوف کے نام پر بے عملی کا جواز حلاش کرتے ہیں ' میہ روش ' متعدد کروہوں کی ا فزائش کا باعث بی ہے اور اس راستے غیر اسلامی نظریات حملہ آور ہوئے ہیں ، حقیقت رہے کہ تصوف ، حلاش احسٰ کا نام ہے ، یہ عبادت کے حسن سے عبارت ہے ترک عبادت سے نہیں ' یہ تو ظاہری اعمال کے ساتھ متصد اعمال پر نظر رکھنے کا نام ہے اس لئے وو آتشہ عمل ہے اس میں شریعت سے بغاوت نہیں' اس کی پاسداری ہے' حضرت مجدد الف ٹانی رفرماتے ہیں: "صوفی کے لئے تنبع سنت ہونا بہت منروری ہے بلکہ صوفی ہے تی وہی جو شریعت کا میچ پیرو کار ہو۔" پھر فرماتے ہیں:"پس طریقت و حقیقت و ونوں شریعت کے تیرے جزو بعنی اخلاص کی محیل کے لئے شریعت کے خادم ہیں ' امل مقصود توی ہے مگر ہر ایک کا فہم یماں تک نہیں پنچا' اکثر ابل جمال نے خواب و خیال کے ساتھ آرام کیا ہوا ہے اور اخروث و منتیٰ یعنی ملمی باتوں پر کفایت کی ہے' وہ شریعت کے کمالات کو جانتے نہیں' طریقت و حقیقت کا کیا پت لگا سکتے

ہیں 'شریعت کو پوست خیال کرتے ہیں اور حقیقت کو مغز جانتے ہیں اور نہیں جانتے کہ اصل معاملہ کیا ہے۔ " ایسے ہی بعض ذہنوں میں یہ خیال رائخ ہو چکا ہے کہ صوفی وہ ہے جو کرامات دکھائے 'کرامت بلاشہ صوفیاء کا امتیاز ہے لیکن یہ صوفی کی پہچان نہیں 'شرط ولایت کرامت نہیں ' انباع شریعت ہے۔

صوفیاء کی زندگیوں پر نظر ڈالی جائے تو محسوس ہوتا ہے کہ ان کا دل غیر کے خیال سے باک غیر کی فوشنودی سے مصون اور خالق کی رضا سے مملو ہوتا ہے ' اُن کو خیالات کی کیسانی اور جذبات کی کیسوئی حاصل ہوتی ہے' کا کتات کی بوقل میں وحدت اُن کا مشن ہے اور بقول حضرت مٹس تیریزی"

دوئی اس خود بدر کر دم کے دیدم دو عالم را کے دیدم دو عالم را کے دیدیم کے خواہم کے دائم اور دہ کون ہے 'پکار اٹھے ہیں اور دہ کون ہے 'پکار اٹھے ہیں حو الاول حو الاحل حو الاحل می دائم بحریا حو حو دگر چیزے نمی دائم بحریا حو حو حو دگر چیزے نمی دائم

یہ وحدت آشائی صوفیاء کا رویہ بن جاتا ہے ' مخلوق کی کشرت میں وہ خالق کی مکتائی علاش کر لیتے ہیں اس لئے کہ اِلٰہ کُمْ اِلٰہٌ وَاحِدٌ (البقرة: ۱۱۳) پر ایمان نظریاتی مثل بی نہیں زندگی کی واردات ہے۔ اِلٰہٌ وَاحِدٌ ہے اِنَّ اَبَاکُمْ وَاحِدٌ ہے اِلٰہٌ وَاحِدٌ ہے اِنَّ اَبَاکُمْ وَاحِدٌ ہے اِلٰہٌ وَاحِدٌ ہے اور یہ اَبَاکُمْ وَاحِدٌ الله ایک ہے) کی مزل کا شعور ملتا ہے اور یہ شعور وحدت نسل انسانی پر یقین کا باعث بنتا ہے 'ایک باپ کی اولاد ہونے کے شعور وحدت نسل انسانی پر یقین کا باعث بنتا ہے 'ایک باپ کی اولاد ہونے کے ناطے قرب زمین حاصل ہوتا ہے اور ایک خالق و رب کے یقین ہے وحدت ناسانیت پر اعتاد قائم ہوتا ہے 'یہ قرب اور یہ اعتاد' معاشرت میں جس' حس' میں انسانیت پر اعتاد قائم ہوتا ہے 'یہ قرب اور یہ اعتاد' معاشرت میں جھا کھنے تو ایسے عمل اور حسن روابط کا محرک ہوتا ہے 'تاریخ کے جھروکوں میں جھا کھنے تو ایسے

مردان باصفا اور صوفیاء بے ریا کے کئی قافلے نظر آتے ہیں' ان قافلوں کے مختلف سلاسل' تبلیغ دین اور تقویم عقاید کا فریضہ انجام دیتے رہے ہیں' ان میں سے چار کو زیادہ شرت ملی' نقشبندیہ' قادریہ' سروردیہ اور چشتیہ' تاریخ کی اوراق ان سلاسل کے بزرگوں کے تذکروں سے منور ہیں' برصغیر پاک و ہند میں بھی ان سلاسل کا زور رہا اور ان کے مستقل زاویے اور خانقاہیں قائم ہو کیں۔

۲۰۳ ه تا ۹۳۲ ه کا عرصه عالم اسلام کی شکست و رسخت کا دور ہے۔ منگول حملے شدت اختیار کرتے تھئے اور مسلم ممالک ایک ایک کرکے سپرانداز ہوتے گئے' بے پناہ ظلم ہوا' خون کی ندیاں بہیں' تخت اُلٹے گئے اور عالم اسلام کراہنے لگا' انسانی فطرت ہے کہ ظاہری سمارے ٹوٹنے ہیں تو روحانی ر ابطوں کی فکر ہوتی ہے ' عالم اسلام کی زبوں حالی نے تصوف میں بناہ لینے پر مجبور کر دیا ' پریشاں نظری کا شکار انسان اندر کی طرف جھانکنے لگاتو در دوغم کے شناوروں نے اس کرب کو پہچانا اور پہنی وحوب کے مسافروں کو تھنے سابوں والے زاوبوں میں پناہ دی مگرجب سے مراکز ظلم کی زو میں آ سکتے تو درو آشنا معالجوں نے محت کے بیر مراکز اس تعفن سے دور منتقل کرنے کا عزم کرلیا' بہت سے صوفیاء برصغیر آ محتے اور مراکز قائم کئے ' ان صوفیاء کے حسن کردار کی بدولت مقامی آبادی کی کثیر تعداد مسلمان ہو می اس سے بر مکیر میں موجود نداہب کو تنویش لاحق ہوئی محر اسلامی تعلیمات کا حسن اور اسے پیش کرنے والے صوفیاء کا حسیس کردار اس قدر دلآویز تھا کہ مخالفت کی تمام آوازیں دب تنکیں' اس پر معاندین نے نے رائے تلاش کئے' مخفی سازشوں اور نظریاتی مغاللوں نے ایک الیی تحریک کو جنم ویا جو بظاہر ایک اصلاحی تحریک تھی مگر ورحقیقت اسلام کے خلاف ایک سازش تھی' اسے بھگتی تحریک کہتے ہیں' اسلام کو دیگر فداہب سے مربوط کرنے کی بیہ کوسٹش دراصل مسلمانوں کو اپنے

مرکز ہے برگشتہ کرنے کی کوشش تھی' بدفتمتی سے مسلمان حکومت اس سازش کا ادراک نہ کر سکی' یہ نازک مرحلہ صوفیاء کے اجلے کردار کی وساطت ہے لطے ہوا اور تصوف کے حوالے ہے غیراسلامی تظریات کی ترویج کا رد ہوا۔ پیہ ا یک ایسے صوفی باصفا کا عظیم کارنامہ ہے' جو علم کا منبع' حلم کا مخزن' مجاہدے کا امام اور اشاعت دین کا روشن حوالہ ہے' چند صدیوں کی سیاسی' معاشرتی اور ساجی تاریخ پر نظر ڈاکتے ' بر صغیر کی توہم پر سی ' صنم آشنائی اور ساجی تفریق کو پیش نظر رکھئے 'کیا کسی ندہب کو اس ماورائت پیند سرزمین پر قدم جمانے کا موقعہ ملا؟ ہندو کی ملفوف جے پ زبانی اور بے حد و حساب خود گگری کسی کے لئے كوئى موافق فضا پيدا كرسكى؟ اليي اجنبي فضا اور ايسے ماند ماحول ميں "تلاش احس " كا أيك خوكر حسن عمل اور حسن معاشرت كى سلاح لئے ميدان عمل میں اُترا تو کیا ہوا؟ دشنی کا توڑ دوستی کے فروغ سے ' تو ہم پرستی کا مقابلہ بھین کی سیرے ' تفتیم نسل آدم کے زہر کا مداوا وحدت انسانیت کے تریاق سے ہوا' تاریکیاں کافور ہوئیں' نظریات کی دھند چھٹنے لگی' رویوں کی تلخی معاشرت کی شرخی سے کافور ہوئی' نہ مال کا سمارا' نہ خاندانی وجاہت کا بھروسہ' نہ وعودل کی جلترنگ اور نہ آسائٹول کی چکا چوند' ایک قوت' ایک ہتھیار اور ایک بی کاری منرب مسلق مطلق کی نشان دہی مسن عمل کی ترویج اور حسن معالمه كا برجار معاملات أنجم بوئے تھے وست حنن و خوبی كا وجود نامكن و كھائی وے رہا تھا پھر بھی احس کی تلاش جاری رہی اور بسرحال رخ احسان کی جانب رہا ہے وجود حضرت مجدد الف ٹانی کا ہے جو مدارج تصوف کے رمز آشنا اور احکام شریعت کی سربلندی کے بے باک ترجمان ہے 'احسان زندگی کا ایک گوشہ تمیں مجموعی حوالہ ہے ' رسول اکرم ملی کھیے کی سیرت کواہ ہے کہ آپ ہمہ تن احسان ہیں' احسن تقویم انسان کے لئے "اسوہ حسنہ" ہیں اس اُسوہ پر عمل پیرا به قافلنه احسان روشنی کا مینار ثابت ہوا' مادیت میں کتھڑا ہوا انسان' معاندین کا

گروہ' احمان مجسم سے پر فاش رکھنے والا فرد سب حسن خلق کے کھائل
ہوئ 'آج بھی ضرورت اس حسن عمل کی ہے ' ہمہ خیر' ہمہ جست اصلاح' سب
کے لئے دردمند دل اور سب کے دکھوں کا مداوا کرنے والا عزم مطلوب ہے۔
دہشت و وحشت کے سیاہ پردول میں راہ حیات کے بھٹے ہوئے مسافروں کے
لئے حسن نظراور حسن عمل کی ضیاء درکار ہے۔ آئے صوفیاء کرام کے کردار
میں اس اُجالے کو تلاش کریں۔ اللہ تعالی توفیق عطا فرمائے آجن!

### وریائے احسان میں تلاش احسن کاعالمگیرسفر

پروفیسرمحمد جمیل قلندر ایسوسی ایٹ بروفیسر نیشنل انسٹی ٹیوٹ آف ماڈرن لیٹ کو یجز اسلام آباد

Marfat.com

### دریائے احسان میں تلاش احسن کاعالمگیرسفر(ذلک ماکنانبغ)

يروفيسر محمر جميل قلندر

ونیائے قر جدید میں عمانویل کانٹ (Immanual Kant) ایک ایبا فلنی ہو گزرا ہے 'جس کی عمر بھر کی تحقیقی اور تدقیقی کاوشوں کا ماحصل ہے سامنے آیا ہے کہ انسان اشیاء کے مقائق (Things in Themselves) تک نمیں پینچ سکتا' اور اس کا مبلغ علم اشیاء کے ظواہر (Phenomena) ہیں۔ کانٹ کے اس اعتراف شکست ہے دنیائے فکر میں ایک گونہ قنوطیت اور یاسیت کی لیردو ژخمی، جو بالآخر شک و ارتیاب (Skepticism) اور لا ادریت (Agnosticism) کے اس منغیانہ روسیے پر منتج ہو گئی کہ مابعد اللیعی سوچ بيار (Melaphysical thinking) اور ماوراء النفسياتي تختيق (Parapsychological research) عبث و بیکار شے ہے' کیونکہ انسان کا حاصل علم صرف وہ کچھ ہے ، جو اس کے حواس خسد کی زدو گرفت میں آسکتا ہے۔ اس میں بھی اس کا ہدید معلومات (Data) حسی ادراک کے کئی مغاللوں کا شکار ہو جاتا ہے۔ لااوریت اور شک و ارتیاب کے اس منغیانہ روسیے (Nihilistic Attitude) نے آگے چل کر مابعد اللیعی اور ماوراء النفسیاتی حقائق سے جمل الملذا ان کے انکار پر بنی ظوہرایت marfat.com

Marfat.com

(Phenomenologism) منطقی ایجابیت (Phenomenologism) Atheistic) اور الحادی وجودیت (Nominalism) اور الحادی وجودیت (existentialism) جیسے بانجھ اور خشک فلسفوں کو جنم دیا۔

مغرب میں عرضے تک مابعد الفیعی سوچ بچار اور ماور النفسیاتی تحقیق و تد قبل مدی کے اختام سے پہلے ہی 'اہل قد ممنوعہ رہی ' تآنکہ۔ بیسویں صدی کے اختام سے پہلے ہی 'اہل فکر نے ظوا ہریت کے مخاللوں کو نہ صرف محسوس کیا ' بلکہ اس کی سفیت اور کھو کھے ین کو بے نقاب کرنا شروع کیا۔

ہارے ہاں دنیائے اسلام میں بھی جب سے قدیم و جدید ظوا ہریت اور حست کے زہر ملے اور بیار کن اثرات ور آئے ہیں 'تب سے پچھ مخصوص غیر پختہ اذہان صُم اُبکہ عُمی 'کے ای خفاقی اور شر مرفی روگ میں جٹلا رہ ہیں۔ خفاقی و شر مرفی روگ میں جٹلا رہ ہیں۔ خفاقی و شر مرفی روگ کیا ہے؟ یہ کہ انسان چاہے ' جتنا بھی آگے بوھے ' اور اُسٹی و شر مرفی روگ کیا ہے؟ یہ کہ انسان چاہے ' جتنا بھی آگے بوھے ' اور نہ بی اور نہ بی اسے آگے جال اسے آگے جال اسے آگے جال اور بھی ہیں ' اس کے بارے میں ان کا رویہ یہ رہا ہے کہ فینی آذانیہ م وَقُوا الله الله اس کے بارے میں ان کا رویہ یہ رہا ہے کہ فینی آذانیہ م وَقُوا الله الله الله الله الله الله کی وعوم ہو جھ ہے) وَقُلُو اُبنَا کُلُون کِلُ الله عَلَی وَقُوم الله مِن کی دعوم ہو جھ ہے) وَقُلُو اُبنَا عُلُون کِلُ الله عَلَی کی دعوم کی بدعت کے لئے کوئی مُنائِن نہیں)

قرآن مجید نے آج سے چودہ سو سال پہلے انسان کائنات اور رب
کائنات کے بارے میں ایک جامع و کلی نظریہ (Holistic View) پیش کیا اُلئات کے بارے میں ایک جامع و کلی نظریہ (مین کی شکنائے میں محصور اُلکہ ظوا ہریت اور حسیت پر مبنی یاس و قنوط کے جمیم کی شکنائے میں محصور اُلئیت اور آخرت کی وسعتوں کراہتی اور آخرت کی وسعتوں میں لے آئے۔ حیات دنیا کے مقابلے میں یہ حیات آخرت و ماور ائیت کیا ہے؟ میں لے آئے۔ حیات دنیا کے مقابلے میں یہ حیات آخرت و ماور ائیت کیا ہے؟ یہ شعور ذات حق کے لامتنای ارتقائی سفر میں یہ شعور ذات حق کے لامتنای ارتقائی سفر میں

قدم رکھنا' آگے بڑھنا اور اوپر اُٹھنا ہے۔ اُلْحَمْدُ ہے کے کروَ اُلنَّاس تک سارا قرآن ای سہ بعدی سغر کی رہنما کتاب (Guide book) ہے۔

### آدم اور علم الاساء

قرآن کے سورہ بقرہ کے اندر قصہ آدم میں اس سہ بعدی سفر کا آغاز اس نقظم ماسكم سے موائكم وَعَلَّمَ آدُمَ الاسْمَاءَ كُلَّهَا الله في آدم كوسب کے سب سارے کے سارے اساء کا کلی علم دیا۔ لینی ایبا علم جس کی زو و حرفت سے کوئی اسم خارج نمیں۔ اور یہ ظاہر بات ہے کہ اساء این مسمیات۔ اشیاء سے اہم (More general) بین کیونکہ وہ وجوب (Necessity) وقوع (Occurance) أمكان (Possibility) اور احمال (Probability) کے چاردول دائرول یر ' زمانی اور مکانی اعتبار سے محط ہیں۔ بالفاظ دلیر' آدم (خلیفہ ربانی) اللہ کا وہ جیتا جاگتا کمپیوٹر ہے' جس کے ایک و مک کے اندر اللہ تعالی نے نہ کورہ چاروں وائروں پر محیط اساء کا کلی علم بحر ديا ' (Feed) كيا- اور پر ملائكه سے مطالبه كياكه أنْبۇننى باسْمَاءِ هَوْلاَءِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِيْن (البقرة:٣١) أكرتم اسيخ وعوائث عبوديت وبرترى ميس سيح ہو تو ان مسمیات سے متعلق اپنا پینگی علم پیش کرو۔ یمال اللہ تعالی نے ملائکہ ے الانباء باسماء هؤلاء (مميات كے اساء كے پيگل علم) كا مطالبہ كيا، جس كا مظاہرہ آدم كر يكے تھے ، محرجس سے ملائكہ عاجز آ گئے۔ للذا انہيں تھم ویا گیاکہ اِسْجُدُو اِلادَمَ (البقرة:٣٣) تم سب کے سب آدم کو سجدہ کرو۔ محویا آدم کے خلافت و مبحودیت کی علت غائی "کُل اَسْمَاء" کے بارے میں علم نبوت پر مبنی نبی اِنباء (Information) تھا۔

### آوم 'امام مبين 'کتاب

قرآن کیم نے وَعَلَّمَ آدَمَ الْاَسْمَاءَ کُلَّهَا۔ (البقرة:۳) کی حقیقت اور واقعیت کو دو اور مخلف پیرایوں میں بیان کیا ہے۔ ایک جگہ (سوره کیسین کے اندر) یہ اعلان کیا ہے:۔ وَکُلَّ شَي اَحْصَیْنَهُ فِیْ اِمَامِ مُّبِیْن (لایسین:۱۱) ہم نے ہرشے کا۔ ایک ناطق وگویا امام میں۔ احصاء کیا ہے۔ اور دو سری جگہ (سوره النباء کے اندر) یہ تصریح کی ہے کہ وَکُلْ شَي اَحْصَیْنَهُ وَو سری جگہ (سوره النباء کے اندر) یہ تصریح کی ہے کہ وَکُلْ شَي اَحْصَیْنَهُ کِیورُ کِتَابًا (النباء:۲۹) ہم نے ہرشے کو احصاء ایک کتاب ایک رجر ایک کیپورُ کے ایجاد اور اس کے نت سے ماؤلوں کے اختراع سے یہ سجھ میں آنے لگے ہیں۔ اس وقت دنیا کی سب سے بری لا بحریری۔ امریکہ کی کاگریس لا بحریری۔ امریکہ کی کاگریس لا بحریری۔ اس یہ ختی مجلدات کے تمام صفات سمیت۔ کیپیورُ کے ایک ایے منی وُسک میں جو ناخن پر آسکا ہے 'سمو دی گئی ہے۔ جے دکھ کریہ احمال پختہ ہو جاتا میں جو ناخن پر آسکا ہے 'سمو دی گئی ہے۔ جے دکھ کریہ احمال کارکردگی کے بل ہوتے پر' اسے اور بھی گھٹا 'سکیر' اور سمٹا کر صرف ایک ہندی نظام کے خل ہوتے پر' اسے اور بھی گھٹا 'سکیر' اور سمٹا کر صرف ایک ہندی نظام کے خل ہو جاگا۔

اب ندكوره أيات كوايك ساتم مندرجه ذيل ترتيب سے ملاحظه يجي

ا- وَعَلَّمَ آدَمَ الْاسْمَاءَ كُلُّهَا

٣- وَكُلُّ شَيِ أَخْصِيْنَهُ فِيْ إِمَامٍ مُّبِيْنِ

٣- وَكُلَّ شَى اَخْصَيْنُهُ كِتَابًا

یہ تینوں آیات حضرت ابن عباس سے قول۔ القرآن یُفَسِّدُ بَعْضُهُ بَعْضًا کے مصداق ایک دوسری تغییر کی کرتی ہیں۔ ان میں پوشیدہ وا تعیت و حقیقت کی طرف حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے اپنے اس شعرمیں اشارہ کیا ہے:

وَتَخْسَبُ انَكَ جُرْمُ صَغِيْرً وَفَيْكَ انْطَوِى الْعَالَمُ الاَكْبَرُ

تو گمان کرتا ہے کہ تو ایک چھوٹا سا جسم ہے' حالانکہ تجھ میں یہ عظیم کائنات (Macrocosm) سمٹ کر آئی ہے۔ اب ذرا آگے بڑھیئے:۔

ہر علم جب کمال تک جا پنچا ہے ' و اس کا منطق اور فطری نتیجہ تنخیرو تعرف ہوتا ہے۔ چنانچہ قرآن عکیم نے اگر ایک طرف مقام آوم ' سے متعلق وَعَلَمْ آدَمُ اَلاسْمَاءُ کُلَّهَا کا اعلان کیا' و دو مری طرف ای علم کلی پر مبنی تنخیر کلی کی طرف اثثارہ کرتے ہوئے یہ دو مرا نمایت اہم اور معنی خیز اعلان بحص کیا:۔ وَسَخَّرَ لَکُمْ مَافِئی اَلسَّمُواتِ وَمَا فِئی اَلاَرْضِ جَمِیْعًا مِنْهُ السَّمُواتِ وَمَا فِئی اَلاَرْضِ جَمِیْعًا مِنْهُ مِن اللَّهِ تَعَالَى نے آسانوں اور زمینوں میں ہو کچھ بھی ہے ' سب کا سب' اپنے پاس ہے ' تمارے لئے مخر کر رکھا ہے۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ کوئی اسم آدم ' آدمی کے حیط علم سے فارج نمیں' اور کوئی شے انسان کے وائرہ تنخیرو تعرف کی زدو وائرہ تنخیرو تعرف کی زدو وائرہ تنخیرو تعرف سے باہر نمیں۔ اس حیط علم اور دائرہ تنخیرو تعرف کی زدو گرفت میں عالم شادت و شود (The visible realm) سے لے کر عالم غیب شادت و شود (The invisible realm) سے کے کہا تے مین عالم شادت کی گلات ہے مین ہوتے۔

قرآن علیم نے آدم کی خلافت کی نظری بنیاد:۔ وَعَلَّمَ آدَمَ الْاَسْمَاءَ کُلَّهَا کے مضمون کو جابجائی انبیاء کے قصوں میں الم نظرح کیا ہے۔ وہ کیے؟ اس کے لئے ذرا آگے برحمنا ہو گا۔ انسان کے اندر جننا داعیہ علم مرکی و مشمود کے نظوا ہر' حوادث اور و قائع کا کھوج لگانے کے لئے موجود ہے' اس سے کمیں زیادہ داعیہ اس کے اندر عالم غیب کے حقائق دریافت کے بارے میں پایا جاتا دیاوہ داعیہ اس کے اندر عالم غیب کے حقائق دریافت کے بارے میں پایا جاتا

ہے۔ جیرت کی بات ہے کہ عام انسانوں کو تو چھوڑیئے 'قرآن تھیم انبیاء اور رئے۔ جیرت کی بات ہے کہ عام انسانوں کو تو چھوڑیئے 'قرآن تھیم انبیاء اور رئسل۔ جو اخص الخواص ہیں۔ کے اندر نہ صرف اس فتم کے داعیے کا ذکر کرتا ہے ' بلکہ اس کی حوصلہ افزائی کرتا ہے۔

#### ائنى يُحْى هٰذِهِ اللَّهُ انْنَى يُحْى هٰذِهِ اللَّهُ

"مثلًا اى سوره البقره ميں جس ميں آوم " ہے متعلق وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءُ كُلُّهَا كا اعلان ہوا ہے' ايك بركزيدہ ني عزرا' كاذكر آيا ہے۔ ان كا گزر ایک وران و خشد اور أجری مولی بستی سے موا۔ اور انہوں نے جرت ے بوچھا:۔ اَنَّی یُحْیِی هٰذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا (البقرة:۲۵۹) (اے الله ای اس موت کے بعد کب مکیے' اور کیونکر زندہ کرے گا)۔ ان کا میہ کمنا بی تھا کہ ان پر اللہ تعالیٰ نے سو سال تک "موت" وارد کی۔ اور پھرانسیں جگا کر يوچها: - كُمْ لَبِثْتَ ؟ بمَا تُو كُنَّى ديرِ اس حالت مِن ربا" وه يو لے: - لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْبَعْضَ يَوْمٍ "ون بمريا ون كالمجمد حصد" الله تعالى نے كما: - نهيں عمله امرواقعہ تو یہ ہے 'کہ تو سو سال تک اس حالت میں رہا ہے۔ سو دیکھ اپنی کھانے پینے کی چیزوں کی طرف 'جن میں مرور وفت سے پچھ تغیر نہیں آیا۔ اور د کمیے اپنے کدھے کی طرف (اور پھرائی طرف) تاکہ ہم بچے لوگوں کے لئے نثانی بنا دیں اور و کھ بڑیوں کی طرف کہ ہم کیے انہیں آفھا کر جو ڑتے ہیں ' اور پھران پر موشت چڑھاتے ہیں۔ سوجب میہ سب سمجھ اللہ تعالی کی طرف ے البارٹری طریقہ کار کے مطابق۔ ان پر کمل کیا تو وہ بکار أشھے کہ اب مجھے علم ہوا کہ اللہ تعالی ہر شے پر قادر ہے۔۔۔ اس آیت مبارکہ میں "انظر" کی تین مرتبہ تکرار بیانگ دحل نکار رہی ہے کہ

#### ظر ترا علاج نظر کے سوا کچھ اور نہیں

اور پھریہ بات بھی پیش نظررہ کہ اس فتم کا اور ائی تجربہ اور مشاہدہ تعلیم و تربیت انبیاء کے اس پروگرام کا ناگزیر اور لاینفک حصہ ہے جس کی طرف ان آیات مبارکہ بیں اشارہ کیا گیا ہے:۔ عالِمُ اَلْغَیْبِ فَلاَ یُظْهِرُ عَلَی عَیْبِهِ اَحَدًا۔ لِیَعْلَمَ اَنْ قَدَا بْلَغُوْا رِسُلَتِ رَبِهِمْ وَاَحَاطَ بِمَا لَدَیْهِمْ وَاَحَاطَ بِمَا لَدَیْهِمْ وَاَحْطی کُلَّ شَنی عَدَدَا۔ (سورۃ الحن ۲۸-۲۸)

## رَبِّ ارِنِيْ كَيْفَ تُخِي الْمَوْتَى

وریائے احمان میں تلاش احس کی سیرو سیاحت میں حضرت سیدنا ابراهیم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی مخصیت مبارکہ۔ قرآن کیم کے زویک۔ ایک حسین و جمیل ماؤل (اسوہ حسٰہ) کی حیثیت رکھتی ہے۔ (فَدُ کَانَتُ لَکُمْ الشَوٰۃؓ حَسَنۃؓ فِنی اِبْراهِیْم وَالَّذِیْنَ مَعَهُ)(المعتحنة: ٣) یہ حضرت سیدنا الشوٰۃؓ حَسَنۃؓ فِنی اِبْراهِیْم وَالَّذِیْنَ مَعَهُ)(المعتحنة: ٣) یہ حضرت سیدنا ابراهیم علیہ السلام بی ہیں 'جس سے قرآن کیم دین اسلام کو منسوب کرتے ہوئے کہتا ہے:۔ مَلُهُ اَبْدُکُم اِبْراهِیم کی سیرت مبارکہ کے مابہ الانتیاز پہلووں میں حضرت ابراهیم علیہ السلام کی سیرت مبارکہ کے مابہ الانتیاز پہلووں میں سے 'جو ہمارے لئے ایک ماؤل کی حیثیت رکھتے ہیں 'ایک پہلو' جو اس وقت کے جو ہمارے لئے ایک ماؤل کی حیثیت رکھتے ہیں 'ایک پہلو' جو اس وقت اس محت میں پیش نظر ہے ' یہ ہے کہ آپ علیہ السلام نے اللہ تعالی سے غیبی اور موانی قائن پوچھنے 'ان کو جانے اور سجھنے میں چرت انگیز او تجب خیز اور ماورائی حقائن پوچھنے 'ان کو جانے اور سجھنے میں چرت انگیز او تجب خیز بے باکی اور جرا تمندی کا مظاہرہ گیا' جس کی اللہ تعالی نے حوصلہ افزائی اور یہ باکی اور جرا تمندی کا مظاہرہ گیا' جس کی اللہ تعالی نے حوصلہ افزائی اور یہ باکی اور جرا تمندی کا مظاہرہ گیا' جس کی اللہ تعالی نے حوصلہ افزائی اور یہ باکی کی۔

عالم غیب سے متعلق حضرت ابراهیم علیه السلام کا بیه سوال اینے اندر

یجس و تعص کی ابراہی تڑپ سموئے ہوئے ہے کہ رَبِّ ارِنِی کَیْفَ تُہٰے الْمَوْتِيَ (البقرة: ٢٦٠) اے میرے رب مجھے "وکھائے" کہ تو مردول اور بے جان اشیاء کو کیسے زندہ کرتا ہے۔ ابراہیم علیہ السلام جیسے ذوالعزم پینمبرکے اس سوال پر جس قدر حیرت ہونی چاہیے' اس سے کمیں زیادہ اس بات پر حیرت ہوتی ہے کہ اللہ تعالی ابراهیم علیہ السلام کے اس سوال سے نہ صرف ناراض نبیں ہو جاتے ' بلکہ حوصلہ افزائی پذیرائی اور لیبارٹری تجرباتی طریقہ (Lab demontrative method) پر ایراہیم علیہ السلام سے جار یر ندوں پر تجربہ کرا کر ان کی تشفی کرتے ہیں۔ اور آپ علیہ السلام سے کہتے بیں کہ اس تجربہ و مشاہدہ کی روشنی میں جان لو (اعلم) کہ اللہ زبردست طاقت و قوت اور حکمت والا ہے۔ یمال یہ نکتہ قابل غور ہے کہ ایراهیم علیہ السلام کے مذكوره سوال يرجب الله تعالى اس سے يوچيتے بين: أوْلمَ تُؤْمِن؟ (كيا تو نے اب تک اے نمیں مانا ہے؟) تو آپ جواب دیتے ہیں:۔ وَلِکنْ لِيَظْمَئِنَّ قَلْبِیْ (کیوں نہیں ، مگرمیں تو صرف اطمینان قلب جابتا ہوں) --- اس سے دو اور دو جارکی طرح واضح ہو جاتا ہے کہ انبیاء ۔ جو اخص الخواص ہیں۔ خالی خولی ' زے (ایمان) پر قناعت نہیں کرتے ' بلکہ وہ کمل اطمینان جاہتے ہیں 'جو تجریے اور مشاہرے کے بغیر میسر نہیں ہوتا۔ پھروہی بات کہ

ترا علاج نظر کے سوا مجھے اور نہیں

## اِنِّىٰ وَجُّهُتُ وَجُهِىَ لِلَّذِیْ

دریائے احسان میں تلاش احسن کے سفر میں ' فطرت کی تھلی لیبارٹری میں ' حضرت ابراہیم علیہ السلام کا اپنی قوم کے ساتھ "مناظرے" میں دیدہ بینا marfat.com

Marfat.com

اور دل دانا کے لئے کئی معنی خیز اشارے موجود ہیں۔ اس میں غالبا پہلی مرتبہ فرضیاتی۔ استقرائی طریقہ استدلال (Hypothetico ) میں لایا گیا ہے۔ method ) کام میں لایا گیا ہے۔

بيه مناظره گويا حضرت ابراهيم عليه السلام كا دريائے احسان ميں تلاش احسن کا ایک سفر ہے 'جس کا آغاز رات کے اند جیرے میں آسان پر ایک تارے کے مشاہرے سے ہوتا ہے۔ جے دیکھ کر حضرت ابراهیم علیہ السلام اپنی توم کی تفهیم کی خاطریه مفروضه (Hypothesis) فرض کر کیتے ہیں کہ مذا ربی (چلو' فرض کر کیتے ہیں کہ میہ مرا رب ہے)۔ جب وہ ڈوب جاتا ہے تو کہتے ہیں: میں ڈو بنے والوں سے محبت نہیں کر تا۔ کچھ دیر کے بعد جاند نمو دار ہو جا تا ہے ' جے دیکھ کر حضرت ابراهیم علیہ السلام پھروہی مفروضہ ' بغرض تفہم ' فرض كريستے بيں كه مذا ريى۔ جب وہ دوب جاتا ہے تو كہتے بيں كه اگر مرا رب میری رہنمائی نہ کرے ' تو میں یقینا ان لوگوں میں داخل ہو جاؤں گا جو اپنی منزل سے بھلک کر کھو گئے ہیں۔ طلوع مبح کے وقت سورج کو پڑھتا ہوا دیکھ کر پھروی مفروضہ زبان پر لاتے ہیں۔ کہ مذا ربی۔ مذا اکبر (چلو فرض کر لیتے ہیں' سے میرا رب ہے' سے ان دونوں جرموں سے برا ہے۔) مگر جب وہ بھی ڈوب جاتا ہے تو بکار اُشتے ہیں کہ "اے میری قوم! جو کھے تم شریک بناتے ہو' میں ان سے بری موں۔ میں نے اپی تمام تر توجہ اس ذات کی طرف مبذول کی ہے کہ جس نے زمین و آسان کو ایک دوسرے سے پھاڑ کر تخلیق کیا ہے۔ اور میں مشرکیں میں سے شیں ہوں۔" یوں مظاہر فطرت کے "اَفُول" ہے ان کے مفات الوہیت و ربویت سے خالی و عاری ہونے پر استدلال کیا جا ہے۔ بیہ مجروبی مشاہدے کا طریقتہ ہے۔۔۔ یہ مشاہرہ جاند' تاروں اور سورج تک محدود نہیں ہو تا۔ بلکہ زمین و آسان کے سارے نظام کو شامل اور محیط ہو تا جیاکہ قرآن کیم بتاتا ہے کہ و کذلك نُرِی اِبْراهِیْمَ مَلكُوْنَ

السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَلِيَكُوْنَ مِنَّ الْمُوْقِنِيْنَ (الانعام: 20) (اى طرح بم ابراهيم كو آسانوں اور زمين كے نظام كامشام الله كراتے بين کاكه وہ الل يقين بيں واظل بو جائے) دريائے اصان ميں تلاش احسن كی آخرى منزل يقين ہے۔ حديث ميں ہے:۔ اَنْ تَعُبُدُ اللَّهَ كَانَّكَ تَرَاهُ وَإِنَّ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ مَالًا فَانَّهُ كَانَّكَ تَرَاهُ وَإِنَّ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ اللَّهَ كَانَّكَ تَرَاهُ وَإِنَّ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ اللَّهَ كَانَتُكَ تَرَاهُ وَإِنَّ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ اللَّهَ كَانَتُكَ تَرَاهُ وَإِنَّ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ اللهِ كَانَتُ بِهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

اب یمال میہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا سیدالوجود اور خاتم الانبیاء علیہ الصلواة والسلام نے بھی اللہ تعالی سے موی ایراہیم عزراء ملیم السلام کی طرح رَبِّ اَرِنِيْ اَنْظُرُ اِلِيْكَ (الاعراف: ١٣٣) ۚ رَبِّ اَرِنِيْ كَيْفَ تُحْى الْمُوْتَى ' اور أنَّى يُحْى هٰذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا جِبِ مطالبات اور سوالات كيئے شے اور كيا آپ مل الله كو بھى حضرت ابراهيم عليه السلام كى طرح آسانوں اور زمینوں کے نظام کا مشاہدہ کرایا گیا تھا؟ اس کے جواب میں دو تکتے قابل غور ہیں۔ ایک تو بیر کہ قرآن تھیم نے تصریح کی ہے کہ وَلَسَوْفَ يُعْطِيْكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى (الضحى: ٥) اور الله آپ كو اتا مجم اتا يحمد وے كاكم آپ راضی ہو جائیں گے۔ معلیات کے اس وعدے میں عالم غیب اور عالم شہود کے حقائق، وقائع، اور ظوا ہر ہے متعلق علم و تنخیر کے سارے انعامات اور اکرامات آ جاتے ہیں۔ قرآن مجید نے ای وعدے کے وقوع اور تحقق کے بارے میں اعلان کیا ہے کہ إِنَّا أَعْطَيْنُكَ الْكُوْثَرَ (الكوثر: ١) ہم نے تجم الكوثر ديا ہے۔ الكوثر كيا ہے؟ يه الله تعالى كے اپنے معيار كے مطابق "خيركثير" ہے ، جس کے اندر محمت ہی شامل ہے۔ جیساکہ قرآن میں ہے کہ وَمَنْ يُؤْتَ اللِّحِكْمَةَ فَقَدْ أُوْتِيْ نَحَيْرًا كَثِيْرًا (البقرة: ٢٦٩) بحث كي اس شق كا حاصل میہ ہے کہ جو پچھ پہلے انبیاء و رُسل کو مائلنے پر دیا گیا تھا' اس سے لامتابی طور پر زیادہ حضور مل کھیے کو بن مائے عطا کبا گیا۔ دو سرا نکتہ سے کہ قرآن

عکیم میں سابقہ انبیاء و رسل کے جن جن کمالات کا جو ذکر آتا ہے' وہ ضمنا آپ مر المراج من کے کمالات کا جزئی تذکرہ ہے۔ چنانچہ سنن الدارمی اور مشکوۃ الممانيح مين عبدالرحمٰن " بن عائش سے مروی ہے کہ رسول اللہ مانگیل نے فرمایا:۔ میں نے اینے رب عزوجل کو ایک حسین ترین شکل میں دیکھا۔ آپ نے بھے سے پوچھا کہ ملاء اعلیٰ کے ممیں تس بات پر جھڑتے ہیں۔ میں نے جواب دیا:۔ تو بی سب سے زیادہ دانا ہے۔ تو رب عزوجل نے اپنی ہمھیلی میرے دو کندھوں کے درمیان رکھی تا آنکہ میں نے اس کی شھنڈک این چھاتیوں میں محسوس کی ' جو پچھ آسانوں اور زمینوں میں ہے ' وہ میرے علم میں آیا۔ اور پھر حضور ماٹھا نے یہ آیت طاوت فرمائی:۔ وَکَذَٰلِكَ نُرِیُ اِبْرَاهِيْمَ مَلَكُوْتَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلِيَكُوْنَ مِنَّ الْمُوْقِنِيْنَ " (المانعام:۵۵) ایک اور روایت ہے کہ حضور ملکھیا نے فرمایا:۔ "ہم ابراھیم آ ے کمیں زیادہ اس مقام کے مستحق ہیں"۔۔۔ اور معاذ " بن جبل سے مروی ے کہ "آنخضرت مانگالیے نے فرمایا کہ:۔ وَجَدَّتُ یَوْدَ اَنَامِلِهِ بَیْنَ ثُدَیَّ فَتَحَلَّى لَىٰ كُلُّ شَىٰ وَعُرَفْتُ مِن نے رب كريم كي الكيوں كي مُعنذك اپني دونوں چھاتیوں میں محسوس کی' اور پھر ہرشے مجھ پر عیاں ہو گئی' اور ہرشے کو میں نے پیچان کیا۔" ترندی کی روایت ہے کہ حضور ماٹھی نے فرمایا کہ:۔ "رب عزوجل نے اپی جھیلی میرے کندھوں کے درمیاں رکھی یہاں تک کہ میں نے اس کی ممتذک اپنی دونوں چھاتیوں کے درمیاں محسوس کی' اور پھرجو میجمہ مشرق اور مغرب کے درمیاں ہے ' وہ مجمعے معلوم ہوا۔ "

یہ تمام روایات ایک ہی سلسلہ کلام کی مختلف کڑیان ہے 'جو ہر راوی نے اپنی فہم ویادواشت کے مطابق سن کر اور حفظ کرکے بیان کی ہیں۔ ان کے اندر کے اجمال کی تفصیل دو سری روایات میں موجود ہے۔ مشدکوٰۃ المصائح میں ثوبان سے مروی ہے کہ ''اللہ نے میرے لئے زمین کو سمٹا دیا تو میں نے میں ثوبان سے مروی ہے کہ ''اللہ نے میرے لئے زمین کو سمٹا دیا تو میں نے

اس کے مشارق اور مغارب کو دیکھا۔ "طبرانی نے ابن عمر " سے یہ روایت نقل کی ہے کہ "رسول اللہ ماڑ ہے ہے فرمایا:۔ اللہ تعالی نے میرے لئے دنیا کو یوں اٹھا دیا (ایک گیند کی طرح) کہ میں اس کی طرف ' اور اس کے اندر قیامت تک جو کچھ ہونے والا ہے ' اس کی طرف یوں دیکھ رہا ہوں' جسے میں این اس ہھیلی کو دیکھ رہا ہوں۔ "۔۔۔

آج ہے کچھ عرصہ پہلے یہ باتیں عام لوگوں کی سمجھ ہو جھ ہے باہر تھیں۔
گر زمانہ حال میں ریڈ ہو' ٹیلی فون' لاسکی' راڈار' ٹی وی' کمپیوٹر اور انٹرنیٹ جیے ایجادات نے حضور ماڈ کیا ہے ان فرمودات کو سمجھنا آسان کر دیا ہے۔
اور پھر مستقبل قریب و بعید میں کیا کیا پچھ سامنے آنے والا ہے' جس کے سامنے موجودہ ایجادات کی دنیا محض بازیچہ اطفال دکھائی دے گی۔ چارلس برلٹر (Charies berlitz) بی مشہور کتاب (علی قوتوں کی طرف ہے ایسے میں لکھتا ہے کہ "امریکہ اور روس جیسی خلائی قوتوں کی طرف ہے ایسے تجربات کیئے جا رہے ہیں' جو اس بات کے غماز ہیں کہ مجودہ سائنسی افسانے تجربات کیئے جا رہے ہیں' جو اس بات کے غماز ہیں کہ مجودہ سائنسی افسانے کی حقیق سائنس کے روپ میں سامنے آ جائیں گے۔"

### ميراث بيغمبرآخر زمان ملأنكيم

حضور ما المراج کے برکورہ فرمودات مشت نمونہ ای از خرواے کے مصداق پیش کیئے سے ہیں ورنہ یہ تو علم و عرفان کا وہ ٹھا تھیں مار تا ہوا سمندر کے ہیں جس کے بارے میں لب کشائی کرنا سمندر کو کوزے میں بند کرنے کے مترادف ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ حضور ما تھی الے ہمارے لئے علم ظاہر کا صرف ایک دریا ہی نہیں چھوڑا ہے ، بلکہ علم باطن کا سات سمندری ہفت صرف ایک دریا ہی نہیں چھوڑا ہے ، بلکہ علم باطن کا سات سمندری ہفت

دریائی سمندر' دریا بھی چھوڑا ہے۔ چنانچہ حضرت ابودرداء مسے روایت ہے كه "بلا شك و شبه رسول مل المينايم كو بم نے اس حال ميں چھوڑ آئے كه كوئى یرندہ اینے پردوں کو نہیں ہلاتا مگریہ کہ آپ نے ہم سے اس کا مفصل علم بیان فرمایا۔ " عمرو بن الاخلب الانصاری " ہے روایت ہے کہ "ایک ون رسول مر المالی اللہ اللہ میں فجری نماز پڑھائی اور پھر منبر پر جلوہ افروز ہوئے اور ہم ہے خطاب کیا یمال تک که ظهر کا وقت ہوا تو آپ اُترے اور نماز پڑھائی۔ اور پھر منبریر تشریف فرما ہوئے۔ اور ہم سے خطاب کیا' یماں تک کہ عصر کا وفت پہنیا تو آپ اُڑے اور نماز پڑھائی۔ اور پھر منبریہ تشریف کے جاکر خطبہ ارشاد فرمایا۔ یمال تک کہ سورج ڈوب گیا۔ اور اس طرح آپ نے قیامت تک جو م مجھ ہونے والا ہے ، ہمیں اس کے بارے میں بتا دیا۔ پس ہم میں سے سب سے عالم وہ ہے 'جس نے سب سے زیادہ اسے یاد رکھا۔" اس حدیث کی رو سے اَعْلَمِیَّتْ کامعیار حضور ملی اللہ کے علمی ورتے کے اس حصے کو سب سے زیادہ جانا مجمنا اور یاد کرنا ہے ، جو امور غیبیہ سے تعلق رکھتا ہے۔ اور صحابہ كرام " اى ير فخر كرتے تھے۔ اور بيہ فخر بلاوجہ نہيں تھا "كيونكہ حضور مان اليام كي نبوت و انباء کا بیہ حصہ اتنا اہم اور منروری تھا کہ آپ ملٹھی نے اسے صحابہ کرام "کو سنانے کے لئے نے میں سے نمازوں کا وقفہ چھوڑ کر فجرے مغرب تک کے طویل دور انیر تک ان کومبر میں پابند کیا تھا۔۔۔

حضور ما الله الله بار بار محابہ کرام " پر بیہ وا تعیت اور حقیقت روز روشن کی طرح واضح کر دی تھی کہ وہ علم و عرفان اور خرو نظر کے کتنے بلند ترین افق اعلی پر متمکن ہیں ' جمال سے وہ غیب و شہود کے دونوں سمند روں کا نظارہ کر رہے ہیں۔ امام احمد بن حنبل " سے روایت ہے کہ:۔ "رسول الله ملائل نے فرمایا:۔ تم سجھتے ہو کہ جو کچھ تم کرتے ہو' بناتے ہو' اس میں سے شاید کوئی چیز مجھ سے چھی رہتی ہے۔ اللہ کی متم! بلاشک و شبہ میں اپنے پیھے

ے اس طرح دیکھا ہوں' جس طرح سامنے سے دیکھا ہوں۔" حضرت عمر اللہ مروی ہے کہ ''ایک جگہ رسول مالی آئی ہماری محفل میں اُٹھ کھڑے ہوئے' اور ہمیں تخلیق کا نئات کی ابتداء سے لے کر اہل جنت اور اہل دوزخ کے اپنے اپنے ٹھکانوں میں داخل ہونے تک کی خبر دی۔ پس جس نے اسے یاد رکھا' اسے یاد رکھا' اسے یاد رہا اور جس نے اسے بھلا دیا' وہ بھول گیا۔"

حضور مل الم اجمال کی تفصیل ہیں 'جو آیت: وَعَلَّمَ آدَمَ اللهٔ سُمَاءَ کُلَّهَا کے اندر پایا جاتا ہے۔ گر اس فرق کے ساتھ کہ آدم کو صرف "کل اساء" کا علم دیا گیا تھا' جبکہ حضور مل فرق کے ساتھ کہ آدم کو صرف "کل اساء" کا علم دیا گیا تھا' جبکہ حضور مل اساء کی اساء اور اشیاء دونوں پر محیط ہے۔ یکی وہ حقیقت ہے 'جس کی طرف امام شرف الدین بومیری قدس سرہ نے اپنے تصیدہ ہمزیہ اور تصیدہ بردہ شریف کے ان اشعار میں اشارہ کیا ہے:

لَكَ ذَاتُ الْعَلُوْمَ مِنْ عَالَمِ الْغَيْبِ وَمِنْهَا الْعَلُوْمَ مِنْ عَالَمِ الْغَيْبِ وَمِنْهَا اللهُ اللهُ

فَإِنَّ مِنْ جَوْدَكَ الْدُنْيَا وَ ضَرَّتَهَا وَمِنْ عَلَوْمَكَ عَلَمَ اللَّوحِ وَالْقَلَمِ

قرآن مجید نے ساری تفصیل کو اس آیت میں سمٹا کربیان کیا ہے:وَعَلَّمَكَ مَالَمْ تَكُنُ تَعُلَمْ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيْمًا- (النساء
اسساء "جو پچھ پہلے تو نہیں جانتا تھا' وہ سب پچھ کا اس نے تجھے علم دیا۔ اور اس
ضمن میں اللہ کا تجھ پر فضل عظیم رہا ہے۔ " اللہ تعالی اپی سطح ہے' جو اس کی
شایان ہے' یہ اعلان کر رہا ہے۔ اور این الوصیاتی معیار کے مطابق علم کی

اس عطاء کو فضل عظیم قرار دے رہاہے' تو پھرکونسا وہ بشری پیانہ ہو سکتا ہے' جس سے اس کو ناپا تولا جانا ممکن ہے۔ ورنہ اس کے بارے میں فضل عظیم کا ربانی ادعاء۔ العیاذ باللہ۔ نری مبالغہ آرائی اور شاعری ہوگی' جس سے اللہ تعالیٰ کی ذات بہت دور ہے۔

### تصوف: تلاش احسن كى ہمه كير تحريك

حافظ محمر شکیل اوج اسٹنٹ پروفیسر شعبہ علوم اسلامی کراچی یونیورشی

### تصوف: تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک

حافظ محمر شکیل اوج

اسلامی علوم کو تین اقسام میں تقتیم کیا جا سکتا ہے۔ اول فقہ دوئم تقسوف اور سوئم فلفہ۔۔۔ فقہ ظاہری احکام کی تفصیل پیش کرتا ہے۔ تصوف ان ظاہری احکام کی تفصیل پیش کرتا ہے۔ تصوف ان ظاہری احکام کی باطنی کیفیت کو اُجاگر کرتا ہے اور فلفہ ان احکام کے صحح اور راست ہونے کے دلائل فراہم کرتا ہے۔ یہ تینوں علیحدہ علیحدہ علوم ہیں۔ مرف تصوف کے بارے میں کچھ عرض کریں گے۔

رب لوس مراس من المسلم المسلم

۲- بعض کے خیال میں ریہ "العفو" ہے مشتق ہے۔ جس کے معنی محبت اور

روس میں اظام کے ہیں۔ جیسے کہ المنجد میں ہے اَلْإِنْحَلاَصُ فِی مَوَدَّةِ اَلْمَعْدِیْقِ الْمُنْحَلِصُ فِی مَوَدَّةِ الْمُصَّدِیْقِ الْمُنْحَلِصِ۔ (۲)

س۔ بعض کے نزدیک یہ السوف سے مشتق ہے۔ جس کے منی اون کے ہیں اور باب شغط کے وزن پر تصوف کا معنی ہے۔ اس نے اونی لباس پہنا۔۔۔ بعض مردان حق نے قرون اولی ہیں اظہار تذلل ' بجابرہ اور غایت درجہ بجز و نیاز کی خاطر کھردرا اونی لباس پہنا۔ چنانچہ اس اونی لباس کی مناسبت سے ان کو "صوفی "کا لقب ملا۔ حضرت حسن بھری" فرماتے ہیں کہ میری ان سر صحاب سے ملاقات ہوئی 'جنوں نے جنگ بدر میں شرکت کی اور انکالباس پشینہ کا تھا۔ (۳) ہماری" فرماتے ہیں کہ میری ان سر صحاب سفہ بخاری" فرماتے ہیں۔ موفیاء کی وجہ تسمیہ ان کا بااعتبار او صاف اصحاب سفہ بخاری" فرماتے ہیں۔ موفیاء کی وجہ تسمیہ ان کا بااعتبار او صاف اصحاب سفہ ہے قریب تر ہونا ہے۔ جو رسول اللہ مان کھیا کے عمد مبارک میں موجود تھا۔ بحض علاء تصوف کو الصف سے مشتق قرار دیتے ہیں۔ بیسا کہ امام ابوالقاسم تحیری" فرماتے ہیں۔ تصوف' صف سے مشتق ہے۔ گویا کہ صوفیاء کے قلوب باری تعالیٰ کے حضوری کے اعتبار سے صف اول میں ہوتے ہیں۔ بحض کے تعرب باری تعالیٰ کے حضوری کے اعتبار سے صف اول میں ہوتے ہیں۔ مائے متصف ہونا ہے۔ گویا کہ سازا تصوف محان کے انتہار سے مف اول میں ہوتے ہیں۔ سائے متصف ہونا ہے۔ گویا کہ سازا تصوف محان کے انتہار سے مند سے دونا ہے۔ گویا کہ سازا تصوف محان کے سے مشتق میں ہونا ہے۔ آل

امام تخیری '' نصوف کی لغوی بحث بالتغییل نقل کرنے کے بعد اپی

رائے کا اظہار یوں فرماتے ہیں۔ اس لفظ کا مافذ اشتقاق عربہت کے لحاظ سے

اور قواعد صرف کی رو سے صحیح معلوم نہیں ہوتا۔ صحیح یہ ہے کہ یہ اس فن کا

ایک لقب ہے۔ واضح رہے کہ علامہ ابن خلدون " نے امام تخیری کی اس

رائے کو پہند کیا ہے۔

بعض لوگ تصوف کا انکار محض اس بناء پر کر دیتے ہیں کہ یہ اصطلاح رسول پاک ملائلیم ' محابہ کرام ' اور تابعین کے زمانے ہیں رائج نہ تھی۔

حالا نکہ یہ ایک نفنول بات ہے۔ اگر تصوف کا لفظ حضور می اللہ کے زمانے میں رائج نہ ہونے کی وجہ سے بدعت اور قابل نفرت ہے تو بقول ابوالفیض قلندر علی سروردی کے اہلحدیث اہل قرآن دیوبندی وہابی شیعہ ندوی اور لیڈر (جیسے الفاظ) کب رائج ہے "کا گریی کی اگری احراری فاکسار نیلی پوش سرخ پوش فوجدار کمال تے جو کیم الامت علامہ مولانا مولوی کا کب ذکر ہوا تھا؟ کیا صحابہ کرام کی جماعت کوئی بزرگ مولوی ابو ہریرہ یا مولانا معاذ بن جبل یا طا ابن مسعود علامہ ابن عباس یا حکیم الامت ابن عمر مشہور تھے ؟ (۵)

قاضی قیصر الاسلام کے نزدیک مسلک تصوف کی کوئی کمل تعربیف ممکن بی نمیں۔ کیونکہ اس کا انحصار ذاتی ربحانات اور مشاہدہ یا وجدان پر ہے۔ چنانچہ جداگانہ وجدانی صورت احوال کے مختلف النوع تجربات کا میدان برا وسیع ہو جاتا ہے۔ تاہم ایک بات ضرور ہے کہ جسکو جس منتہاکی ذوتی کیفیات میسر آئیں گی ای اعتبار سے اسے حقیقت الامر کا فیم حاصل ہو گا۔

چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ عمد بہ عمد نصوف کی مخلف صور تیں ہارے سامنے آتی ہیں۔ ابتدائے اسلام میں نصوف محض زہر و ورع کی ایک شکل تھی۔ اور پھراس میں آمیزش کے آثار پائے جانے گئے۔ ڈاکٹر خلیفہ عبدا کئیم اس ملیے میں کتے ہیں کہ صرف اسلامی نصوف میں اسکی بے شار صور تیں ہمیں نظر آتی ہیں۔ جو باہم ایک دو سرے سے متخالف معلوم ہوتی ہیں۔ چنانچہ اس صور تحال میں نصوف کی مختلف تحریفات میں کسی «قدر مشترک» کی جنجو کرنا بہت دشوار گزار کام ہے۔ (۱)

تاہم باطنی مشاہدات کی پوری تاریخ کے پس منظر میں ہمیں صوفیاء کے یہاں ہو مخلف تعریفات تصوف کی ملتی ہیں۔ ہم یہاں انکا مخضراً تذکرہ کریں گے۔ کیونکہ قاعدہ اور دستور ہی ہے کہ کسی بھی علم و فن کو سبجھنے اور سیھنے کے لئے ان علوم و فنون کے ماہرین کے اقوال کا پابند ہونا اور اکلی پیش کردہ

تعریفات میں ہی اس علم و فن کو سمجھنا اور سیکھنا پڑتا ہے۔ یہ منزل ہے جہاں تقلید کئے بغیر بات بنتی نظر نہیں آتی۔ اس لئے ہم بھی تصوف کی اس تعریف کو معتبراور لائق تشلیم سمجھتے ہیں' جو صوفیاء نے کی۔

ا۔ حضرت محمد بن حسین بن علی بن ابی طالب فرماتے ہیں۔ تصوف نیک خوئی کا نام ہے۔ جتنا کوئی شخص نیک خوئی میں بڑھا ہوا ہو گا اتنا ہی تصوف میں بڑھ کر ہو گا۔

۲- حضرت معروف کرخی" (۲۰۰ه --- ۱۹۸۹ء) فرماتے ہیں کہ حقائق کو گرفت میں لانا و قائق پر گفتگو کرنا اور خلائق کے پاس جو کچھ ہے۔ اس سے نامید ہونا تصوف ہے۔
 نامید ہونا تصوف ہے۔

۳۔ حضرت ذوالنون مصری (۲۳۵۰ه-۱۳۵۰ء) فرماتے ہیں کہ صوفی وہ لوگ جنوں کہ صوفی وہ لوگ جیں کہ صوفی وہ لوگ جیں کہ صوفی وہ لوگ جیں کہ جنوں نے تمام کائنات میں صرف خدائے بزرگ و برتز کو پہند کیا ہے۔

٧- حضرت ابوالحن نوری ( ٢٩٥٠ - - - ١٩٠٠) فراتے ہيں که صوفی وه لوگ ہيں که جنکی روح بشریت کی کدورت سے آزاد ہو چکی ہے اور آفت نفس سے صاف ' ہوا و ہوس سے فالص ہو گئی ہے۔ یہ لوگ صف اول اور درجہ اعلیٰ میں خدا سے قریب ہیں۔ وہ نہ کسی چیز کے مالک ہوتے ہیں اور نہ کسی کے مملوک۔ تصوف نہ علوم کا تام ہے اور نہ رسوم کا بلکہ یہ ایک اظاف کا نام ہے۔ اگر یہ رسم ہو تا تو مجابرہ سے حاصل ہو جاتا اور اگر یہ علم ہو تا تو تعلیم سے حاصل ہو جاتا اور اگر یہ علم ہو تا تو تعلیم سے حاصل ہو جاتا اور اگر یہ علم ہو تا تو تعلیم سے حاصل ہو جاتا اور اگر یہ علم ہو تا تو تعلیم سے حاصل ہو جاتا ۔

حاصل ہو جاتا۔

۵۔ حضرت جنید بغدادی (۲۹۷-۵۔۔۔۔،۱۹۰۹) فرائے ہیں کہ عارف وہ ہے

کہ جب حق تعالی اسرار نمانی سے گفتگو کرتا ہے تو وہ خاموش رہتا ہے۔

معرفت خدائے تعالی کے ساتھ مشغول رہنے کا نام ہے۔ تصوف ذکر ہے۔

پیردئی حق ہے اور پھرنہ یہ ہے اور نہ وہ ہے۔ نیز فرماتے ہیں: تصوف کی آٹھ

خصلتیں ہیں۔ سخاوت 'رضا' صبر' اشارت' غربت (اجنبی ہونا) لباس صوف '
سیاحت اور فقر۔۔۔ سخاوت کا نمونہ حضرت ابراہیم ' ہیں۔ رضا کا نمونہ حضرت السلیل ' ہیں۔ مبر کا نمونہ حضرت ایوب ' ہیں۔ اشارت کا نمونہ حضرت زکریا ' ہیں۔ غربت کا نمونہ حضرت بجی ' ہیں۔ صوف پوشی کا نمونہ حضرت موی ' ہیں ' ہیں۔ غربت کا نمونہ حضرت بھی ' ہیں اور فقر کا نمونہ حضرت محمد مصطفی ما المراجی سیاحت کا نمونہ حضرت محمد مصطفی ما المراجی این دے۔ نیز فرماتے ہیں:۔ تصوف بیہ ہے کہ اللہ تجھے تیری ذات سے فنا کر دے اور اپنی ذات کے ساتھ ذندہ رکھے۔

۲- حضرت عبداللہ بن مبارک نے ایک مرتبہ حضرت حسن بھری ہے سوال کیا کہ ولی کی تعریف کیا ہے؟ آپ نے جوابا ارشاد فرمایا کہ جس کے چرے پر حیاء' آ کھول میں گربی' دل میں پاکیزگی' زبان پر شاء' ہاتھوں میں بخشش' وعدہ میں وفا' اور باتوں میں شفا ہو۔

۸- حضرت امام غزالی فرماتے ہیں: - منزل تصوف کا راستہ یہ ہے کہ پہلے کہ پہلے کا ہمام غزالی فرماتے ہیں: - منزل تصوف کا راستہ یہ ہے کہ پہلے کا ہمام کرے - صفات ندمومہ کو مٹائے منام تعلقات کو توڑ ڈالے اور پوری طرح اللہ تعالی کی ذات کی طرف متوجہ ہو جائے۔ جب یہ سعادت حاصل ہو

جاتی ہے تو اللہ تعالیٰ اپنے بندے کے دل کا متولی بن جاتا ہے اور علم کے انوار سے اسکو مندر کرنے کا ذمہ دار بن جاتا ہے۔

تصوف کے بارے میں متعدد صوفیائے کرام کی آراء آپ نے ملاحظہ فرمائیں۔ اِن تعریفات میں آپ کس تعریف کو غیراسلامی نظریات کا مجموعہ 'مجمی افکار کا مظمر' مسیحی رہبانیت کا عکس' بدھ ازم سے موخوذ یا مانویت کا سرچشمہ کمہ سکتے ہیں۔ میں آج تک نمیں سمجھ سکا کہ ان واضح اور روش تقریحات کے باوجود متشرقین کو مسلمانوں میں اپنے ہمنوا کیے مل گئے کہ جنہوں نے اسلامی تصوف کو ہندو مت کے نظریہ ترک علائق ' بدھ مت کے نظریہ ترک دنیا اور عیمائیت کے نظریہ رہبانیت کے مشابہ قرار دیا ہے۔

میرے خیال میں تصوف کو ویدانت ازم' مانویت' اشراقیت' ہوگا' مسیحی رہبانیت یا بدھ ازم وغیرہ کا نام دینا اور اس کے خوشکوار اثرات کو افیون اور کوکین جیسا سمجمنا لا علمی' کم نظری' ناقص النمی' بے بعناعتی' کث ججتی اور تصوف دشمنی کے سوا کچھ نہیں۔

تصوف کو میری رہانیت سیجنے والے اپنے دعویٰ میں چلہ کئی اور ریاضت کو بطور دلیل پیش کر سکتے ہیں۔ خانقابوں میں نشینان عزات و خلوت کو راہب اور جوگی تصور کر سکتے ہیں۔ گر ان کا یہ سیجنا میں برصائب نہیں۔۔۔ جس طرح ایک طابعلم حصول علم دین کے لئے 'ایک کاریگر جصول محاش کے لئے' ایک سیاح اپنے مشن کے لئے 'ایک طلام اطاعت مقدر کے لئے' اگر سالہ سالہ سالہ سالہ تک گر اور وطن سے دور رہتا ہے اور اسکی ذندگی پر رہائیت کا شبہ سالہ سال تک گر اور وطن سے دور رہتا ہے اور اسکی ذندگی پر رہائیت کا شبہ بھی نہیں کیا جاتا تو پھر کیا یہ نافنی نہیں کہ ایک متلاثی حق نے ای طریق پر اگر جند سال زمد و ریاضت میں گزار دیئے' اصلاح نش کے لئے بچھ عرصہ کی پیر طریقت کے ارشاد پر بادیہ بیائی کی تو اس پر رہائیت کی بھیتی کس دی جائے۔

جبکہ محابہ ' تابعین اور نتج تابعین کی مقدس جماعتوں میں خود ایسے لوگ پائے جاتے ہیں۔ جنکا طرز عمل وہی نقا' جو آجکل کے ایک خداشناس صوفی کا ہے۔ اصحاب صفہ کی مثال ہمارے سامنے ہے۔

مقام غور ہے کہ کتنی تک و دو کے ساتھ صوفیوں کے نعل چلہ کشی کو بدعت کا رنگ دے کر اُچھالا جاتا ہے۔ فقط اس لئے کہ ان لوگوں کے زعم باطل میں صوفی کا چلہ کشی کرنا رہبائیت کا جزو اعظم ہے۔ حالا نکہ قرآن پاک میں حضرت موئی کے لئے چالیس دن کی میعاد مقرر فرمائے جانے کا ذکر بدی مضاحت ہے آیا ہے۔ (ک) اور بقول عبدالماجد دریا باری "مرشد تھانوی نے فرمایا کہ اہل سلوک کے یمال جو چلہ میعاد متعارف ہے۔ اسکی اصل یہیں ہے درمایا کہ اہل سلوک کے یمال جو چلہ میعاد متعارف ہے۔ اسکی اصل یہیں ہے۔ "(۸)

ای طرح حفرت ذکریا علیہ السلام اولاد کے لئے وعا فرماتے ہیں۔ جواب میں خوشخبری ملتی ہے کہ ہم جمکو کی نام کا بیٹا عطا فرمائیں گے۔ عرض کرتے ہیں۔ کوئی نشانی فرمائی جائے تو جواب ملتا ہے کہ تو تین دن خاموشی (لیخی چپ) کا روزہ رکھ اور فقط اشارے سے بات کرو اور اللہ کا صبح شام کثرت سے ذکر کر' حضرت ذکریا کو بیٹا ملا محر تین دن کا بیہ مخضر سا چپ کا روزہ اور مجاہدہ ذکر کر' حضرت نے کیا تعلق رکھتا تھا۔ معلوم ہوا کہ قدرت کے کیے قوانین بیٹی اور عموا کہ قدرت کے کیے قوانین بیٹی اور عموا دتائے ان بی قوانین کی پابندی سے حاصل ہوتے ہیں۔ اگر علمی شخصیت سے کام لیا جائے تو مجاہدہ کا سب سے بڑا رکن چلہ کشی ہے۔ جس کے بغیر مجاہدہ کا سب سے بڑا رکن چلہ کشی ہے۔ جس کے بغیر مجاہدہ کمل نہیں ہو سکتا۔

آنخفرت کے جلہ کا ذکر بھی احادیث میں بایں الفاظ آتا ہے۔ یوم آئی آئی اللہ تیروال آئی میں میں میں الدور نے آئی م

مَنْ اَنْحَلَصَ لِلَّهِ تَعَالَى اَرْبَعِينَ صَبَا حًا ظَهْرَتْ لَهُ يَنَابِيْعُ اَلْحِكُمَةِ عَلَى لِسَانِهِ وَمِنْ قَلْبِهِ۔

یعنی جس نے جالیس دن اللہ کے لئے خلوص سے مزار دیئے۔ حکمت

کے چیٹے اسکے دل اور زبان پر جاری ہو جاتے ہیں۔ (۹)

غرض یہ کہ غادِ حرا میں آنخفرت ما اللہ کی چلہ کئی اور ریاضت ٹابت شدہ حقیقت ہے۔ اور ذکر الی پر مداومت کے متعدد احکام قرآن و سنت میں بھراحت موجود ہیں۔۔۔ پس خانقابوں کے گوشہ نشینوں کے مثال بعینہ الی ہوئی 'جیسے فوج میں کسی ر ظروٹ کو بھرتی کیا جائے اور اسے پچھ عرصے کے لئے چھاؤنی میں بھیج دیا جائے 'جمال اسکی عسری تربیت و تنظیم کی جائے تاکہ وہ رشمنوں پر موثر حملہ کرنے کے قابل ہو سکے۔ اگر کسی رگروٹ کو ٹرینگ کے مراحل سے گزارے بغیر محاذ جنگ پر بھیج دیا جائے تو بھین کیجئے وہ رگروٹ کسی دشمن پر موثر حملہ تو کیا کرے گا۔ خود اپنے بی لشکر کے لئے وبال جان بن جائے دشمن پر موثر حملہ تو کیا کرے گا۔ خود اپنے بی لشکر کے لئے وبال جان بن جائے گا۔ اس لئے علائے کرام کو پچھ عرصہ کے لئے روحانی چھاؤنیوں میں بھیج دیا جاتا گا۔ اس لئے علائے کرام کو پچھ عرصہ کے لئے روحانی چھاؤنیوں میں بھیج دیا جاتا ہے۔ جمال انکی روحانی تربیت و تنظیم ہوتی ہے تاکہ جب وہ علمی میدان میں تدم رکھیں تو دین کی تبلیغ بڑے موثر طریقے سے کر سکیں۔

بعض لوگوں کے زہن میں ہے سطی ساسوال پیدا ہو تا ہے کہ رائے الوقت
انداز میں صحابہ نے مجاہدے کماں کیے؟ حالا تکہ ہے امر خوب واضح ہے کہ
آخضرت ما ہے کہ دور پاک میں صحابہ کرام کی تمام ظاہری و یا طنی منزلیں بہ
آسانی طے ہو جایا کرتی تھیں۔ انہیں مراقیوں' مکاشنوں اور وظیفوں کی خاص ضرورت نہ تھی۔ آخضرت ما ہی ہی محبت بایرکت تمام وظیفوں اور چلوں' تمام مجاہدوں اور ریاضوں سے برتر و افضل تھی۔ اس لئے صحابہ کو ذیادہ مشقوں یا انفرادی عبادتوں کی ضرورت نہ تھی اور ویسے بھی صحابہ کی حیات مستعار کے بیشتر صے غروات و سرایا میں بسر ہوئے کیو نکہ وہ دور اسلام کی بقاء ارتفاء کا دور تھا۔ دور محابہ کے بعد تابعین کا عمد شروع ہوا۔ اور ان کے بعد تابعین کا عمد شروع ہوا۔ اور ان کے بعد تابعین کا عمد شروع ہوا۔ اور ان کے بعد تابعین کا۔ ہر دور میں ایمان کی حالت و کیفیت وہ نہ ربی۔ جو ان کے بیشروؤں کی تھی۔ ایمان میں بتدر تکے ضعف و کروری کے احساس نے مسلمانوں بیشروؤں کی تھی۔ ایمان میں بتدر تکے ضعف و کروری کے احساس نے مسلمانوں

کو علوم شریعت پر با قاعدہ توجہ وینے پر مجبور کیا۔ جو مسلمان یُعلِّمُهُمُ الکتاب کی عملی تفیر ہے وہ نقما کملائے اور جنہوں نے یُزُکِیْهِمْ پر خصوصی توجہ دی وہ صوفیا و اولیاء کملائے۔

تقوف کے حوالے سے صوفی کے لقب کو اختیار کرنے والے سب سے پہلے بزرگ کا نام ابوالہاشم" (م ۱۵۰ھ) ہے۔ اور اسلام میں سب سے پہلی خاتقاہ تائم کرنے والے بھی یہ ابوہاشم ہیں۔ خانقاہ بنوانے کی ضرورت انہیں اس لئے پیش آئی تھی کہ مجدول میں بجائے یاد الی کے مسلمان باہم جنگ و جدل میں معروف تھے۔ تاریخ گواہ ہے کہ دو سری صدی ہجری کے اختیام تک کم د بیش ساٹھ بزار مسلمان 'مسلمانوں کے ہاتھوں قبل ہو بچھے تھے۔ جنگ جمل' جنگ مفین' محتار ثقفی کا خروج اور اسکی شکست اور واقعہ کربلا اسکی دلیلیں ہیں۔ مجدول میں تلواریں چل رہی تھیں۔ تو ابوہاشم صوفی نے خدا کو یاد کرنے کے مجدول میں تلواریں چل رہی تھیں۔ تو ابوہاشم صوفی نے خدا کو یاد کرنے کے آہمتہ یہ خانقاہ تعمیر کروائی۔ اور آہمتہ کے گوشہ نشینی اختیار کرتے ہوئے سب سے پہلی خانقاہ تعمیر کروائی۔ اور آہمتہ آہمتہ یہ خانقاہ' مسلمانوں کی ضرورت بن گئی۔ ابوہاشم "کی ا تباع میں سینکڑوں تجراغ جلے۔ خانقاہوں پر خانقابی تعمیر ہونے لگیں۔ (۱۰)

میں بریلوی کے بقول تصوف میں سوائے اتباع شریعت کے اور پھے نہیں۔ اور بہت معذرت کے ساتھ عرض ہے کہ مدارس دینیہ میں فارغ التحصیل طلبہ سے اتباع شریعت کا عمد نہیں لیا جاتا جبکہ خانقابوں میں بیعت کرتے وقت صوفیاء سے اتباع شریعت کا عمد لیا جاتا ہے لیکن رفتہ رفتہ خانقابی نظام میں بھی ایک برائی در آئی۔ وہ یہ کہ باپ کے بعد اسکے بیٹے کو جانشین بنانے کی رسم چل نگلی۔ بیٹا نہ ہوا تو بھائی کو' بھائی نہ ہوا تو داماد کو' داماد نہ ہوا تو بھائی کو نہائی نہ ہوا تو داماد کو' داماد نہ ہوا تو بھائی نہ ہوا تو داماد کو داماد نہ ہوا تو بھائی کو ماسعادت ہی کیوں نہ ہو۔ (۱۱) راقم الحروف نے سیاست' نہ ہی اور روحانی ملوکتیں "کے زیر عنوان راقم الحروف نے سیاست' نہ ہی اور روحانی ملوکتیں "کے زیر عنوان ایک مضمون میں لکھا تھا۔ اس مضمون سے ایک اقتباس ذیل میں رقم کر رہا

ہوں۔ جو موضوع زیر بحث میں مفید ہے۔

"سیاست و فدہب میں نظام طوکیت ہے جو خرابیاں در آتی ہیں۔ وہ نظام اگر روحانیت ہیں قائم ہو جائے تو دہاں بھی اپ اٹر سے خالی نہیں ہو افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ نظام بیعت و خلافت ہیں بھی سیاست و فدہب کی طرح شرائط اہل بیت کو یکم نظر انداز کرتے ہوئے 'باپ اپ بیٹے کو جائشین بنا جاتا ہے۔ (یا وہ خود بن جاتا ہے) پھر ظاہر ہے کہ جو خرابیاں اور ناکامیاں 'دلتیں اور بڑھتیں اس نظام سے جہاں جہاں رونما ہوتی ہیں۔ وہ یمال بھی ظاہر ہوتی ہیں۔ مختربہ کہ ہمارے معاشرے میں جس قدر جائل پیروں رقرآن و سنت سے تابلہ) کی تعداد ہیں روز بروز اضافہ ہو رہا ہے۔ لوگوں میں ترزیب نفس' ترکیئہ باطن' صفیئہ قلب اور اصلاح ذات کا فقدان بھی ای تیزی سے نمایاں ہو رہا ہے۔ افسوس کہ اب پیری مریدی' سوفیمد ایک کاروبار تیزی سے نمایاں ہو رہا ہے۔ افسوس کہ اب پیری مریدی' سوفیمد ایک کاروبار اور دھندا بن چکا ہے یا زیادہ سے زیادہ ایک رسم (الا ماشاء اللہ) عمر حاضر میں کی بیری عقمت کا انداز مریدوں کی کرت' نیز اس کی ٹھاٹ باٹ اور عیش و آرام سے لگایا جاتا ہے۔ گویا بقول اقبال

میراث میں آئی ہے انہیں سند ارشاد زاغوں کے نفیمن مقابوں کے نفیمن مجھ کو تو میسر نہیں مٹی کا دیا بھی گھر ہیر کا بجلی کے چراغوں سے ہے روشن

اب وہ زمانے محلے 'جب پیروں کی عظمت قرآن و سنت سے ممری عقیدت و تمک اور اخذ و استفادہ سے عبارت تھی۔ اور شریعت پہ استفامت ایکی سب سے بڑی کرامت تھی۔ سیدنا شخ عبدالقادر جیلانی مرامت ہیں:

#### دَرَسَتُ اَلْعَلَمَ حَتَّى صِرَتُ قَطْبَا وَنِلْتُ اَلْسُعَدَ مِنْ مَوْلَى اَلْمُوَالَى

ترجمہ:۔ میں نے علم کے ذریعہ مقام قطبیت کو پایا ہے اور اس علم کی بدولت ملاوؤں کامولی بننے کی سعادت پائی ہے۔

افوس کہ اب ایسے پیرکماں؟ جو پہلے علم پائیں۔ پھرولی اللہ کملائیں۔

چ تو یہ ہے کہ اب ایسے پیرفال فال ہیں کہ جنہیں دیکھ کر فداکی یاد قائم ہو
اور دیکھنے والوں کی زندگی میں روحانی انقلاب برپا ہو۔ دراصل یہ سب خرابی
اس نظام ملوکیت کی پیدا کردہ ہے۔ جو جمال بھی قائم ہو تا ہے۔ عدل و انصاف
کا خون کرتا ہے۔ افسوس کہ سیاست ' ندہب اور روحانیت سبھی اس کا شکار
ہوئے۔ فدا وہ دن جلد لائے کہ جب حیات انسانی کے تمام شعبے ملوکیت کی
اسیری سے باہر آئیں اور مسلم محاشرہ ایک بار پھرسے آزاد ہو۔"(۱۲)

اگر کی پیرے بیعت ہونے کے بعد معلوم ہو کہ وہ غیرصالح 'ناقس'
ناائل اور ظاف شرع و بدعی ہے تو اسکی بیعت فنخ کر دینی چاہئے۔ کی فخص کی کا
نائل اور ظاف شرع و بدعی ہے تو اسکی بیعت فنخ کر دینی چاہئے۔ کی فخص کی کا
مرید ہو جائے اور بعد ازاں اس کو فضول پائے تو کیا وہ بیعت برقرار رکھے یا تو ڑ
دے۔ آپ نے فرمایا کہ اسکے لئے ضروری ہے کہ بیعت فنخ کر دے اور کی
دو سرے کے ہاتھ پر بیعت ہو جائے۔ مثال اسکی یہ ہے کہ اگر کوئی شخص جنگل
دو سرے کے ہاتھ پر بیعت ہو جائے۔ مثال اسکی یہ ہے کہ اگر کوئی شخص جنگل
میں ہو اور قبلہ نہ معلوم ہونے کی وجہ سے اندھیرے میں کی ایک سمت میں
ماز پڑھ چکا ہو اور بعد میں اسے معلوم ہو کہ قبلہ کی اور طرف ہے۔ تو اسے
چاہئے' صبحے قبلہ کی طرف نماز پڑھے۔ (۱۳)

مجھی کسی فعل کے کرنے پر 'مجھی ممنوعات کے ترک کرنے پر 'مجھی ہجرت پر ' مجھی جہاد پر 'مجھی بیعت عام 'مجھی بیعت خاص 'مجھی کسی فخص خاص کی 'مجھی کسی قوم خاص کی 'مجھی مردوں ہے 'مجھی عورتوں ہے 'مجھی مہاجرین ہے کہ ہم کسی ہے کچھ نہ مانگیں گے۔۔۔ منجملہ اقسام بیعت میں ایک بیعت خلافت مجھی ہے۔ ایک بیعت اسلام بھی ہے۔ اور ایک بیعت تقویٰ بھی ہے۔

حقیقت ہے ہے کہ کوئی بھی کتاب (خواہ الهامی ہویا غیر الهامی) انسان کو فظ راہ حق پیش کر سکتی ہے۔ ہدایت یافتہ نمیں بنا سکتے۔ قانون کی جرم کے عوض ' مجرم کو بیڑیاں تو ڈال سکتا ہے گر جرم سے باز نمیں رکھ سکتا۔ یہ وجہ ہے کہ قدرت نے تمام کتابوں کے ساتھ عملی نمونے بھی مبعوث فرمائے ہیں۔ اور یہ آیت کریمہ قال لَهُ مُوْسٰی هَلْ اَتَّبَعُكَ عَلٰی اَنْ تُعَلِّمَنِی مِمَّا عُرِیہ فَالَ لَهُ مُوْسٰی هَلْ اَتَّبَعُكَ عَلٰی اَنْ تُعَلِّمَنِی مِمَّا عُرِیہ قَالَ لَهُ مُوْسٰی هَلْ اَتَّبَعُكَ عَلٰی اَنْ تُعَلِّمَنِی مِمَّا عُریہ مُوسٰی هَلْ اَتَّبَعُكَ عَلٰی اَنْ تُعَلِّمَنِی مِمَّا عُریہ مُوسٰی هَلْ اَتَّبَعُكَ عَلٰی اَنْ تُعَلِّمَنِی مِمَّا عُریہ مُوسُی مِمَّا کیا ہے۔ اس کی ایس آپ کے ساتھ رہ سکتا ہوں کہ جو علم مفید آپ کو سکھایا گیا ہے۔ اس میں سے آپ ججے بھی سکھا دیں۔) اس آمرکی کھلی دلیل ہے کہ راہ رشد و میں ہوایت ' مرشد کامل بی سے مل سکتی ہے۔

اس واقعہ خطر و موسی میں اللہ تعالی نے طالبان حق کو جہال راہ رشدو ہدایت کی کسی پیرکائل سے تعلیم لینے کی ہدایت فرمائی ہے وہاں چند الی باتوں کی آگائی بھی فرمائی ہے جو را ہر و طریقت کے لئے نمایت ضروری ہے۔

ا۔ طریقت کی تعلیم ' مرشد کائل کے پانے بی سے حاصل ہوتی ہے۔

۲۔ طریقت کے حصول کے لئے صحبت مرشد بہت ضروری ہے۔

سا۔ تعلیم طریقت میں صبر سے کام لینا چاہئے۔

سا۔ تعلیم طریقت میں صبر سے کام لینا چاہئے۔

نہ کتابوں سے نہ کالج کے ہو در سے پیدا دین ہوتا ہے بزرگوں کی نظر سے پیدا

(اکبر)

علم سفینہ اور ہے اور علم سینہ اور ہے۔ دربار رسالت مآب سائیلیا میں سیدنا فاروق اعظم رضی اللہ تعالی عنہ کا یہ عرض کرنا کہ یا رسول اللہ! میں اپنی جان سے حضور کو عزیز سجھنے میں بچکچاہٹ باتا ہوں۔ سرکار نے باطنی توجہ سے قلب عمر پر نگاہ مرشدانہ ڈالی۔ جس کا اثر یہ ہوا کہ عمر فرراً پکار اُٹھے کہ میں حضور مائیلیل کو اپنی جان سے زیادہ عزیز سجھتا ہوں۔ اس لئے یہ کہنا ہے جا میں حضور مائیلیل کو اپنی جان سے زیادہ عزیز سجھتا ہوں۔ اس لئے یہ کہنا ہے جا در اسکا نہ ہو گا کہ یکی انقال نور' دو سرے معنوں میں حقیقت تصوف ہے اور اسکا تعلق انسان کے باطن سے ہے۔

جیسا کہ حدیث جریل میں علی الترتیب ایمان اسلام اور احسان کی اصطلاحات میں جو ہاتیں ارشاد ہوئی ہیں۔ اسکے مطابق احسان کا درجہ ایمان و اسلام سے بڑھا ہوا ہے۔۔۔ اس میں انسان کی باطنی یا لاشعوری کیفیات میں حسن نیٹ اور اخلاص کو پیدا کرنے کا ذکر ملتا ہے۔

أَنْ تَعْبُدَ اللَّهُ كَانَكَ تَرَأَهُ فَإِن لَمْ تَكُن تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ (١٥)

ترجمہ:۔ تم اللہ کی عبادت اس طرح کرو گویا اسے دیکھ رہے ہو اور اگر نہ دیکھ سکو تو (یہ کیفیت تو رہنی چاہیے کہ) وہ تہیں دیکھ رہا ہے۔ اس تصور اور کیفیت کے ساتھ عبادت کرنے کو حضور سائٹی نے احمان فرمایا ہے۔ اس صدیث میں آنخضرت سائٹی نے جموعہ عقائد کو ایمان کے جامع لفظ سے تجیر فرمایا اور باطنی مشاہدے کی کیفیت کو فرمایا 'جموعہ اعمال کو اسلام سے تجیر فرمایا اور باطنی مشاہدے کی کیفیت کو احمان کے اسم سے موسوم فرمایا۔ جس طرح فن کی صورت اختیار کر لینے پر احمان کو علم الفقائد کو علم الکلام کا نام دیا گیا۔ علم الاحکام ' فنی صورت اختیار کر لینے پر احمان کو علم الفقہ کملایا۔ اس طرح مستقل فن کی صورت اختیار کر لینے پر احمان کو علم النصوف کا نام دیا گیا۔ ثابت ہوا کہ تصوف ' در حقیقت اسلام سے الگ کوئی چیز النصوف کا نام دیا گیا۔ ثابت ہوا کہ تصوف ' در حقیقت اسلام سے الگ کوئی چیز نئیں۔ اور نہ بی وہ دین میں اضافہ ہے اور نہ متوازی دین ہے۔ بلکہ دین کا ایک مستقل شعبہ ہے اور اسکا انکار ' دین کے ایک ایسے اہم شعبہ کا انکار ہے '

جو اخلاص اور حسن نبیت کے باعث 'عمل کو حسن عطا کر کے عمل احسن کے درجہ کمال تک پہنچا تا ہے۔

پروفیسریوسف سلیم چشتی کی تختین و تحریر کے مطابق ندہب کی طرح تصوف ندہب کی تصوف ندہب کی تصوف ندہب کی تصوف ندہب کی روح ہے۔ اس کے تصوف ندہب کی روح ہے۔ اس لئے تصوف بھی ہر قوم ملی نہیں ہے۔ اس لئے تصوف بھی ہر قوم میں کار فرما رہا ہے۔ اللہ کے طالبین ہر ذمانے میں ہر قوم میں موجود رہے ہیں اور قیامت تک رہیں گے۔

اقوام عالم کے صوفیانہ ادب اور صوفیوں کے اقوال کے مطالعہ سے یہ بات واضح ہے کہ اپنی ماہیت کے اعتبار سے تصوف اس اشتیاق کا نام ہے جو ایک صوفی کے ول و دماغ میں خدا سے ملنے کے لئے اس شدت کے ساتھ موجن رہتا ہے کہ اسکی پوری عقلی اور جذباتی زندگی پر غالب آ جاتا ہے۔ جس کالازی نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ صوفی اسی (خدا) کو اپنا مقصود حیات بتالیتا ہے۔ صفتگو کرتا ہے تو اس کی خیال کرتا ہے تو اس کی ' خیال کرتا ہے تو اس کی ' خیال کرتا ہے تو اس کی ' اس کرتا ہے تو اس کو ' کلمہ پڑھتا ہے۔ کرتا ہے تو اس کی ' خیال کرتا ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کو ' کلمہ پڑھتا ہے۔ کرتا ہے تو اس کی ' خیال کرتا ہے تو اس کی ' اس کا اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کو ' کلمہ پڑھتا ہے۔ کرتا ہے تو اس کی ' خیال کرتا ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کو ' کلمہ پڑھتا ہے۔ تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کی ' خیال کرتا ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کا ' خیال کرتا ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کا ' خیال کرتا ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کا ' خیال کرتا ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کا ' کی دیتے ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کا ' کا دیتے کرتا ہے تو اس کا ' کیا کہ کرتا ہے تو اس کا ' کیا کہ کرتا ہے تو اس کا ' یاد کرتا ہے تو اس کا ' کیا کہ کرتا ہے تو اس کا نام کرتا ہے تو اس کی ' خیال کرتا ہے تو اس کرتا ہے تو اس کا خوان کرتا ہے تو اس کی ' خیال کرتا ہے کرتا ہے کرتا ہے تو اس کرتا ہے کرت

ہر ندہب نے دو چیزیں پیش کیں 'پہلی چیزیہ کہ اُگر تم میری اطاعت کرو کے تو میں تنہیں اسکی جزا دوں گا لینی جنت میں داخل کروں گا اور اگر میری نافرمانی کرو کے تو سزا دوں گا لیعنی دو زخ میں ڈال دوں گا۔

دوسری چزید کہ اگر اطاعت کے علاوہ تم مجھ سے محبت کرو مے تو میں تم سے محبت کرو مے تو میں تم سے محبت کروں گا اور اس محبت کا ثمریہ طلے گا کہ تنہاری شخصیت میں میری صفات منعکس ہو جائیں گی۔ اور اس قرب یا انصال کا نتیجہ یہ ہو گا کہ تم بچشم دل میرا دیدار کر سکو ہے۔

ای کئے اہل ندہب دو گروہوں ہیں منقسم ہو گئے۔ جن لوگوں پر عقل کا غلبہ تھا۔ انہوں نے صرف اطاعت شریعت کو کافی سمجھا اور جنت کو مقصود بنایا

لیکن جن لوگوں پر عشق کاغلبہ تھا۔ انہوں نے اطاعت کے علاوہ محبت (طریقت) کو بھی ضروری سمجھالینی دیدار کو مقصود بتایا۔۔۔ دو سرے طبقے کے افراد کو عرف عام میں صوفی کہتے ہیں اور اس تقریح سے یہ معلوم ہو گیا کہ ہر صوفی دراصل عاشق ہو تا ہے۔ عشق اور تصوف مترادف الفاظ ہیں۔

تصوف کیا ہے؟ خدا سے ملنے یا اسے دریافت کرنے یا اسے دیکھنے کی شدید ترین آرزو کا دو سمانام ہے۔

تھون کیا ہے؟ روح انسانی کا اپنی اصل (فدا) ہے واصل ہو جانے کا اشتیاق۔
یہ جذبہ انسان جی کیے بر انگیختہ ہوا؟ اس کا جواب یہ ہے کہ جب
اس نے فداکی طرف سے یہ نوید سی کہ اگر تم جھے سے مجت کرو گے تو جی بھی
تم سے مجت کروں گا' تو اسے یقین ہو گیا کہ وہ شے جے جی روح یا آتما کتا
ہوں' فی الحقیقت خدا سے جدا نہیں ہے۔ بلکہ اپنی حقیقت کے اعتبار سے اس
سے متصل ہے۔ بالفاظ واضح تر خدا اور روح دونوں ہم جنس ہیں اور قاعدہ
کلیہ ہے کہ الجنس عیل الی الجنس۔۔۔ اگر خدا اور میری روح جی باعتبار
حقیقت مخارّت ہوتی تو خدا مجھے اپنی ذات سے مجت کا تھم نہ دیتا۔ لنذا معلوم
ہوا کہ روح اس کے یاس سے آئی ہے۔

اس کے بعد اس نے اپی ذات میں یا اپنے باطن میں غور کیا تو اسے معلوم ہوا کہ میری روح خود بھی

ا۔ شیدائے جمال مطلق ہے یعنی کسی الی ہستی سے محبت کرنا جاہتی ہے جس سے جمیل تریا خوب تریاحسین ترمستی متعور نہیں ہو سکتی۔

۲- ابدیت سے ہمکنار ہونا جائتی ہے۔

تواسے بقین ہو گیا کہ میری روح واقعی خدا بی کے پاس سے آئی ہے۔
کیونکہ اگر خدا مجھ سے محبت کرتا ہے تو میری روح بھی اس سے محبت کرتی
ہے۔ یہ ہے وہ مرکزی نقطۂ خیال (جسکی صدافت سالک پر، مراقبے اور

مشاہدے کے بعد' روز روشن کی طرح واضح ہو جاتی ہے۔) جس پر تصوف کا مدار ہے۔

جب انسان خدا کے بجائے دنیا (زن + زر + زمین) کو اپنا مقصود و مطلوب و محبوب بنالیتا ہے تو قلب و نظر کی دونوں قوتیں رنجور ہو جاتی ہیں اور اگر مداوا نہ کیا جائے تو بفحوا ئے قانون قدرت 'دونوں قوتیں مرجاتی ہیں اور ان کے مرجانے سے انسان مرجاتا ہے۔ صرف حیوان باتی رہ جاتا ہے۔

اللہ نے ہرانسان کے اندر (دل میں) اپی محبت کی شمع روشن کر دی ہے اور ذکر الی بمنزلہ روغن ہے۔ اگر روغن ختم ہو جائے تو شمع کا بچھ جانا بھینی

تفوف کیا ہے؟ ندہب کی روح ہے۔ اس نکتہ کو سیجھنے کے لئے اس بات پر غور کرنا ضروری ہے کہ فد ہب دراصل بینی اپنی حقیقت کے لحاظ سے زندہ خدا کے ساتھ زندہ رابطہ پیدا کرنے کا نام ہے۔ ارکان شعار 'مناسک' قواعد ' طواہر' بینی احکام شرع یہ سب اس رابطے کے حصول کے ذرائع ہیں۔

بالفاظ سیح تربہ سب مقصود بالعرض ہیں نہ کہ مقصود بالذات۔
تصوف ہی وہ رہنما' مشیر اور ناصح ہے' جو ہر وقت انسان (سالک) کو تلقین کرتا رہتا ہے کہ دیکھنا! کمیں مقصود نگاہ سے او جمل نہ ہو جائے۔ اب انسان! تیرا مقصود حقیق 'اللہ سے رابط یا تعلق پیدا کرتا ہے۔ اس لئے جب تو نماز پڑھنے کمڑا ہو اور یہ دیکھے کہ مصلی پاک ہے یا نمیں؟ منہ قبلے کی طرف نماز پڑھنے کمڑا ہو اور یہ دیکھے کہ مصلی پاک ہے یا نمیں؟ منہ قبلے کی طرف نمیں؟ تو ان ظوا ہر کے ساتھ ساتھ یہ بھی تو دیکھ کہ تیرا تصور پاک ہے یا نمیں؟ دل اللہ کی طرف ہے یا نمیں۔۔۔ اگر بحالت نماز تیرا دل دنیا کی طرف نمیں؟ دل اللہ کی طرف ہے یا نمیں۔۔۔ اگر بحالت نماز تیرا دل دنیا کی طرف ہے تو ایسی نماز بے حضور سے ظاہر شرع کا نقاضا تو پورا ہو جائے گا نمین اللہ سے تعلق پیدا نہ ہو آتے گا نکین اللہ سے تعلق پیدا نہ ہو آتے گا اور جب اللہ سے تعلق پیدا نہ ہوا تو نماز کا مقصود حقیق بھی فوت ہو گیا۔

تیرا امام بے حضور' تیری نماز بے سرور الی نماز سے گزر' ایسے امام سے گزر

(أقبال)

اكبرالله آبادى نے كياخوب كما ب:

قرآن رہے پیش نظر ہیہ ہے شریعت اللہ رہے پیش نظر ہیہ ہے طریقت

جو فخص کسی ندہب کا پیرو ہے۔ گر تصوف پر عامل نہیں۔ اسکی مثال اس مخص کی سی ہے۔ جس نے ساری عمر کسی حلوائی کی دکان میں حلوہ بنایا گر خود مجمی حلوہ نہ کھایا۔

قیمہ کتا ہے۔ اے مسلمان! اللہ کا نام لے۔ صوفی کتا ہے کہ اے مسلمان! اللہ کا نام ضرور لے۔ گر اس طرح لے کہ وہ تیرے دل میں بس حائے۔

تصوف دل کی جمہانی کا دو مرا نام ہے۔ کیونکہ انسان بظاہر جسم اور نفس کا نام ہے۔ مگر در حقیقت دل کا نام ہے۔ اور اگر دل مسلمان نہ ہو سکا تو رکوع وسجود یا زبان سے خدا کا اقرار دونوں بے معنی ہیں۔

جب تک کوئی مخص "خداوندان دل" کی صحبت اختیار نہیں کرے گا۔ اس وقت تک دل مخیق معنی میں دل نہیں بن سکتا۔ اور بات بھی معقول ہے چراغ تو چراغ بی سے روش ہو سکتا ہے۔

تصوف کی سب سے بڑی خصوصیت جو اسے دنیا کے دو سرے تمام علوم و فنون سے متمیز کر دیتی ہے۔ یہ ہے کہ اسکی بدولت خدا' انسان کا محبوب بن جاتا ہے۔

انسانی زندگی پر تصوف کے کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں یا تصوف کا ثمرہ کیا ہے؟ اس سوال کے جواب میں ایک کتاب لکھی جا سکتی ہے۔ بخوب طوالت چند اشارات پر اکتفاکرتا ہوں۔

ا۔ سب سے بڑا فائدہ یہ حاصل ہوتا ہے کہ صوفی (اگر وہ در حقیقت تصوف پر عامل ہے) تمام رزائل اخلاق سے پاک ہوجاتا ہے۔ کیونکہ تصوف (عشق) تمام انسانی عیوب کا ازالہ کر دیتا ہے۔۔۔ اس جگہ اس بات کی وضاحت ضروری ہے کہ تصوف میں سارا زور عمل پر دیا جاتا ہے۔ بلکہ تصوف کی تعلیم یہ ہے کہ حقیق علم (عرفان) صرف عمل کے بعد ہی حاصل ہو سکتا ہے۔ پس جو صوفی عمل نہیں کرتا وہ صوفی نہیں ہے بلکہ قلفی یا شکلم ہے۔

ایک عالم دین مرف تعلیم پر اکتفاء کرتا ہے۔ لینی وہ مرف زبان سے
اپنے شاگر دوں کو اس بات کا علم عطا کرتا ہے کہ خدا نے تزکیہ نفس کا تھم دیا
ہے لیکن نہ وہ انہیں اس کا طریقہ بتاتا ہے نہ عملا کسی کا تزکیہ نفس کر کے دکھاتا
ہے۔ اس کے پاس صرف تعیوری (نظریہ) ہے۔ اور وہ صرف ای پر اکتفا کرتا
ہے۔ دو سرے لفظوں میں یوں سمجھو کہ عالم دین رنگ فروش ہے۔ رنگ بیچا
ہے گرج مانہیں سکتا۔

صوفی بھی تزکیہ نفس بی کی تلقین کرتا ہے محروہ صرف تلقین پر اکتفاء 
نبیں کرتا۔ وہ اپنے شاگر دول سے یہ کتا ہے کہ میرے پاس آؤ میری صحبت 
میں بیٹیو میں بالفعل تنہارے نفس کا تزکیہ کر دول گا۔ عالم دین نے تنہیں بتایا 
ہے کہ خدا ہے میں تنہیں دکھا دول گا کہ واقعی خدا ہے۔ 
سے کہ خدا ہے میں تنہیں دکھا دول گا کہ واقعی خدا ہے۔ 
سے کہ خدا ہے کہ وہ ہر مخض سے محبت کرنے لگتا ہے۔

بقول أقبال

بنده عشق از خدا میرد طریق می شود بر کافر و مومن شفیق

صوفی کے دل و دماغ سے تعصب ' ٹک نظری' نفرت' حقارت' امتیاز رنگ و نسل' فرقہ بندی' گروہ بندی' بیجا پاس داری اور ناحق کو شی یا باطل پندی کے جذبات بالکل مٹ جاتے ہیں۔ اس لئے وہ کسی کو آزار نہیں پنچا سکا۔ اسان تو انسان ہے۔ وہ تو حیوانات پر سکا۔ اسان تو انسان ہے۔ وہ تو حیوانات پر بھی رحم کرتا ہے۔

ظاصہ کلام ایں کہ تھوف 'انسان کو ردا کل اظان سے پاک کر دیتا ہے اور اکل جگہ بمترین اظافی صفات سے مزین کر دیتا ہے لیکن اس بات کا اعادہ ضروری ہے کہ یہ تبدیلی مرشد کی صحبت کے بغیر ناممکن ہے۔ کیونکہ ہر فن 'صاحب فن کی صحبت میں رہ کری حاصل ہو سکتا ہے۔ غواصی 'طباخی' نجاری' خوش نولی 'خیاطی وغیرہ ان میں سے کوئی فن کتابوں یا تقریروں سے حاصل نوسکا۔ ای طرح میتل کری (تزکیہ نفس) بھی ایک فن ہے اور وہ کی ماحب فن کی بدولت حاصل ہو سکتا ہے۔ تھوف کی پوری تاریخ صاحب فن کی نگاہ بی کی بدولت حاصل ہو سکتا ہے۔ تھوف کی پوری تاریخ معالم ماحب فن کی نگاہ بی کی بدولت حاصل ہو سکتا ہے۔ تھوف کی پوری تاریخ معالم ہو سکتا ہے۔ تھوف کی پوری تاریخ معالم ہو سکتا ہے۔ تھوف کی پوری تاریخ معالم ہو سکتا ہے۔ تھوف کی بوری تاریخ معالم ہو سکتا ہے۔ تھوف کی بوری تاریخ معالم ہو سکتا ہے۔ تھوف کی مدافت پر شاہد ہے اور تمام انسانوں کا روز مرہ مشاہدہ بھی کی بتاتا ہے کہ چراغ' چراغ سے روش ہو سکتا ہے۔ (۱۲)

#### حواله جات

ا۔ ڈاکٹر محمد طاہر القادری' حقیقت صوف جلد اول م ۸۵ ' ادارہ منهاج القرآن۔ ایم ماڈل ٹاؤن' لاہور' • ۱۹۹ء

٣- لويس معلوف المنجد "ص ٣٢٩ مطبوعه بيروت "١٩٤١ء

س۔ امام ابوبکربن اسخق۔ تعرف ' ترجمہ ڈاکٹر پیر محد حسن میں ۳۹ المعارف شیخ بخش روڈ 'لاہور' ۱۳۹۱ء

خواجه محمد فخرالحن ص ۲۸° ترجمه: شاه حسین محرویزی ٔ دارلعلوم مهربیه ' صحافی کالونی 'گلشن اقبال 'کراچی ' سنه اشاعت ندارد

سم۔ مشخ عبدالقادر عیسی - حقائق عن التصوف ص - 19' ترجمہ' مفتی محمد یوسف معاد مرکب منتقل کا منتقل میں استعمال میں ایک معرف میں مورد

بنديالوي وزراجتمام وحد حسن قادري فيدرل بي اريا ، كراجي سامواء

۵۔ ابوالغیض قلندر علی سروردی' الفقر فخری' می سے س' مرکزی مجلس سروردہی' لاہور' سنہ اشاعت ندارد'

٧- قامنی قیمر الاسلام و قلیفے کے بنیادی مسائل مس اللم میشل کب فاؤندیشن آئی آئی چندر کر رود کراچی ۱۹۷۴ء

۱۳۲/ البقره/ ۵۱/ ۵۱/ ۱۳۲ الاعراف/ ۱۳۲

٨- تغيرماجدي واشيه زير آيت البقرة ١٥٥

۹- ابوالفیض قلندر علی سروردی م ۵۷ م

۱۰۔ مشمس بریلوی مانهنامه روحانی ژانجسٹ مراچی فروی ۱۹۸۱ء مس ۱۲۴

اا۔ ایشاً می ۱۲۵

۱۲۔ روزنامہ جمارت 'کراچی' ۵ جنوری ۱۹۹۵ء

سما\_ الكعث/ ٢٤

امام ولى الدين محمد بن عبدالله الحليب عمرى مشكوة "كتاب الايمان" وفي كتب خانه اردو بإزار الهور "منه اشاعت ندارو
 بوفيسر بوسف سليم چشتى "كاريخ تصوف" ص ا تا ١٥ علماء اكيدى "محكمه او قاف بنجاب الهور " ١٩٤١ء

### تصوف: تلاش احسن كى بهمه كيرتحريك

بروفیسرمنظورسین سیالوی اسٹنٹ پروفیسرعرلی مصرتمنٹ کالج فیصل آباد

Marfat.com

### تصوف: تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک

پروفیسرمنظور حسین سیالوی

اَلَّذِیْ بَعَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَیْوةَ لِیَبْلُو کُمْ اَیُّکُمْ اَحْسَنُ عَمَلاً ہُ اللّٰہ فَیْ اَلْکُیْ اَلْکُمْ اَنْکُمْ اَحْسَنُ عَمَلاً ہُ تہیں ترجمہ:- (الله وه ہے) جس نے پیدا کیا ہے۔ موت اور زندگی کو تاکہ وہ تہیں آزمائے۔کہ تم سے عمل کے لحاظ سے کون بمترہے۔(۱)

الله تعالی نے انسان کو دو چیزوں کا مرکب بتایا ہے۔ جم اور روح۔
جس طرح جم کی نشود نما ہوتی ہے۔ اس طرح روح بھی ارتقاء پذیر رہتی ہے۔
جسم کا تعلق چو نکہ مادہ ہے۔ اس لئے اس کی افزائش اور بقاء کے لئے
مادی اشیاء کی ضرورت ہے۔ اور جم اپنی خوراک زمین ہے ماصل کرتا ہے۔
روح کا تعلق چو نکہ عالم بالا ہے ہے۔ اس لئے اس کی خوراک کا انظام بھی
عالم بالا سے کیا گیا ہے۔ جس طرح جسم کی حفاظت ' باری کی صورت میں علاج
معالجہ 'معنراشیاء ہے پر ہیز' مناسب متوازن اور بروقت غذا' مناسب آرام اور
ورزش وغیرہ ضروری ہیں۔ ای طرح روحانی صحت اور ارتقاء کے لئے اس کی
مناسب ضروریات کا بہم پہنچانا از بس لازم ہے۔ حفظان صحت کے اصولوں کو
مناسب ضروریات کا بہم پہنچانا از بس لازم ہے۔ حفظان صحت کے اصولوں کو
مناسب ضروریات کا بہم پہنچانا از بس لازم ہے۔ حفظان صحت کے اصولوں کو
مناسب ضروریات کا بہم پہنچانا از بس لازم ہے۔ حفظان صحت کے اصولوں کو
مناسب ضروریات کا بہم پہنچانا از بس لازم ہے۔ حفظان صحت کے اصولوں کو
مناسب ضروریات کا بہم پہنچانا از بس لازم ہے۔ حفظان صحت کے اصولوں کو
مناسب ضروریات کا بہم پہنچانا از بس لازم ہے۔ حفظان صحت کے اصولوں کو
مناسب ضروریات کا بہم پہنچانا از بس لازم ہے۔ حفظان محت کے اصولوں کو
مناسب ضروریات کا بہم پہنچانا از بس لازم ہے۔ حفظان محت کے اصولوں کو
مناسب ضروریات کا بھی بین نظر رکھا جاتا ہے۔ روحانی معالمے میں بھی ان کا طور جسانی

عوارض ہیں۔ بعینہ لائج' بغض' حسد' جمعوث غیبت' بہتان' ریاکاری اور نفاق وغیرہ روحانی امراض ہیں۔

جسمانی امراض یقینا مریض یر یکه اثرات مرتب کرتے ہیں۔ که مریض كزور و لاغر ہو جاتا ہے۔ آنكھوں كے كرد سياہ حلقے ير جاتے ہیں۔ رنگ پيلا ہو جاتا ہے۔ چلنے میں لڑ کھڑاہٹ اور رفار غیر متوازن ہو جاتی ہے۔ ای طرح روحانی مریض کے چرے پر سیای محرد اور ذلت و حوان کی ایک تهہ جم جاتی ہے۔ اس کے چرے کے خطوط بھیانک محسوس ہوتے ہیں۔ آٹکھیں خٹک اور بے نور ہو جاتی ہیں۔ اس کی مخصیت کے گرد نفرت و نحوست کا ایک ہالہ بن جاتا ہے۔ جبکہ نیک آدمی کے چرے پر نور 'طمانیت اور اس کی صحصیت میں ا یک عجیب سی تحشش ہوتی ہے۔ اس کی مثال یوں سیحے کہ جس طرح چن کا کوئی بودا سیراب ہونے کے بعد سرسبز مکمنا اور خوبصورت نظر آتا ہے۔ اور باغ سے دور جنگل کا ورخت کزور اور بے برگ نظر آتا ہے۔ ای طرح روح کی غذا (نیکی) جسم لطیف کے شجر کو خوشما عبارونق اور بار آور بنا دیتی ہے۔ اور بدی وہ بادسموم ہے جس سے گلتان روح کا ہر پودا سوکھ جاتا ہے۔ ہو تازگی کیک اور چک ایک ہری شاخ میں ہوتی ہے۔ وہ ختک اور سخت شنی میں نبیں۔ روح ایک سانچہ ہے جس میں میہ مادی جسم وصلا ہے۔ اگر سانچہ عی درست نه ہو تو مادی جسم کا حسن بھی قائم نہیں رہ سکتا۔ ممری وقت کا پہتہ دیجی ہے۔ ایجن کا میٹر درجہ حرارت بتاتا ہے۔ بعینہ ایک مختابگار چرہ الی کتاب ہے جس کی کیریں کا تب قدرت کی مجی تحریریں ہیں۔

یاں پری ماجہ مدر سے او کہ کو ڈوٹو کی میٹ انکھا غَبَرَۃُ : ارشاد رہانی تعالی ہے: وَ وُ جُوْدٌ یَوْمَئِدٍ عَلَیْھَا غَبَرَۃٌ : بعض چرے اس دن کرد آلود اور تاریک ہوں کے:(۲)

بعض او قات کچھ روحانی باتوں کا تعلق ہمارے نام نماد علم کی حدود سے قائم نہیں ہوتا۔ تو کیا ہمارے علم کی حدیں آخری حدیں ہیں۔ اور ان سے

آگے حدیں نہیں ہو سکتیں۔ کیا اس اُفق کے آگے اور اُفق بلکہ آفاق نہیں ہو کئے؟ ہو کئے؟ ہو کئے ہیں بلکہ ہوتے ہیں۔ جہاں کی چیزں کو عقل کے بنائے ہوئے پیانوں سے نہیں ماپا جا سکتا۔ حفرت مویٰ علیہ السلام اور حفرت خفر علیہ السلام کی داستاں کو بغور تلاوت کرنے سے ساری اُلجمنیں ختم ہو جاتی ہیں۔ السلام کی داستاں کو بغور تلاوت کرنے سے ساری اُلجمنیں ختم ہو جاتی ہیں۔ اس مخفر تمہید کے بعد اپنے موضوع کو اختصار کے ساتھ سمیٹنے کی کوشش کرتا ہوں۔ بنیادی طور پر اس موضوع کو تین حصوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ کشوف

۳)- تلاش احسن ۳)- ہمہ گیر تحریک

تصوف: - اس وقت تعوف کی تعریف اور تاریخ بیان کرنا مقصود نمیں ہے۔
علاء و صوفیا نے تصوف کی جو مختلف تعریفیں کی ہیں۔ ان کا ماحصل اور
قدر مشترک اصلاح نفس کے لئے علم 'عمل اور اخلاص کے ذریعے حس عمل کا
حصول ہے۔ قرآن مجید اور حدیث پاک میں موجود کلمات ' تقویٰ ' اخلاص
اور احسان دراصل طریقت و تصوف کے مشرادفات ہیں۔ اکابرین دین کی
تقریحات کے مطابق کمال شریعت کا نام طریقت ہے۔ اتباع رسول مان کھی جب
عک خواہر تک محدود رہے۔ شریعت ہے اور جب قلب و باطن نور نبوت سے
منور ہو جائے۔ تو بی طریقت ہے۔ جس فض نے نماز کس فقہ میں درج قواعد
و احکام کے مطابق ادا کر دی۔ از روئ شریعت نماز کمل ہو گئی گر طریقت
اس پر معر ہو گی۔ کہ جس طرح نماز میں چرہ کعبہ کی طرف متوجہ رہا۔ قلب
اس پر معر ہو گی۔ کہ جس طرح نماز میں چرہ کعبہ کی طرف متوجہ رہا۔ قلب
بھی رہ کعبہ کی طرف متوجہ رہے۔ اور جس طرح جم حالت نماز میں ظاہری
نجاستوں سے پاک رہا روح بھی باطنی آلائشوں اور پریشان خیالیوں سے پاک
نجاستوں سے پاک رہا روح بھی باطنی آلائشوں اور پریشان خیالیوں سے پاک

اس حدیث پاک میں مرد مومن کے تمن درجات بیان ہوئے ہیں۔
ایمان 'اسلام اور احسان ایمان اور اسلام عقیدہ و عمل کا نام ہے۔ اور
اس سے بھی بڑھ کر ایک اور مقام ہے۔ جسے اصطلاح حدیث میں احسان سے
تجیرکیا گیا ہے۔ شاہ ولی اللہ محدث وہلوی علیہ الرحمتہ اسے ہی سلوک و تصوف
و طریقت کا نام دیتے ہیں۔ (۴)

### تضوف نام ہے علم عمل اور اخلاص کا

حسن توازن و تنسیق سے عبارت ہے۔ انسان فطر<del>نا</del> حسن کا طالب و منلاشی ہے۔

علم عمل اور اظام جب ایک خاص تاسب سے جمع ہو جائیں۔ تو وہ حسن تمام یا احسن کملاتا ہے۔ اس حسن تمام کی طلب و تلاش جب مسلمانوں کے ہاں ایک تحریک کی شکل افتیار کرے تو وہ تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک کملائے گی۔ حویا مسلمانوں کا تصوف کی راہ افتیار کرتا۔ اور تصوف کا اسلام معاشرہ میں رواج یا جاتا تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک کے عنوان سے معنون ہو گا۔ اسلام کی عالم میر تحریک کا آغاز اِقْرَءُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِی خَلَقَ (۵) سے موا۔

اس شرک آلود معاشرہ میں مرورت اصلاح عقائد کی تھی لیکن اللہ رب العزت نے پڑھنے کی تلقین فرما کر بتا دیا کہ عقائد اور اعمال کی تمام بیاریوں کا علاج علم بی سے ممکن ہے۔ گویا کفر' شرک' الحاد' نفاق اور دیگر تمام بیاریوں کا سبب جمالت ہے۔ اگر یہ علت ختم ہو جائے۔ تو سارے معلولات خود بخود نابود ہو جائیں گے۔ اس لئے قرآن و حدیث میں حصول علم پر بڑا ذور دیا گیا۔ حتیٰ کہ حصول علم کو ہر مسلمان پر فرض قرار دیا عمل علم کے بغیرناممکن گیا۔ حتیٰ کہ حصول علم کو ہر مسلمان پر فرض قرار دیا عمل علم کے بغیرناممکن

ہے اور اخلاص عمل کی روح ہے۔ احسن عمل کے لئے اخلاص شرط ہے۔ تو ۔ حاصل کلام یہ ہوا۔ کہ تصوف ہی احسن عمل ہے۔ اور تصوف کا رواج پانا۔ احسن کی ہمہ میر تحریک ہے۔

اصطلاح تقوف میں "نظر پر قدم" کا مفہوم ہی ہیہ ہے۔ کہ ہر قدم افرانے سے پہلے معلوم کیا جائے۔ کہ اس اقدام کے بارے میں اللہ کریم اور رسول کریم مارٹیکی کا تھم کیا ہے۔ دو سرے لفظوں میں ہرکام میں اللہ تعالی اور رسول کریم مارٹیکی کا تھم کیا ہے۔ دو سرے لفظوں میں ہرکام میں اللہ تعالی اور رسول کریم مارٹیکی کی رضا اور خوشنودی مقصود ہو تو یہ اخلاص اور احمان کملائے گا۔

الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوةَ لِيَبْلُوَكُمْ اَخْسَنُ عَمَلا:

اس دارالعل میں عمل بالاخلاص کے ذریعے اُنروی کامیابی کا حصول ہی موت و حیات کا فلسفہ ہے۔ امتحان لینے والاعلیم و خبیرہے۔ جو عمل کے محرکات سے بخوبی آگاہ ہے۔ اگر عمل کے پیچھے جذبہ صادقہ نہ ہو لینی رضائے اللی مقصود نہ ہو تو بڑے سے بڑا اور بظاہر اچھا عمل بھی موجب ہلاکت بن جا تا ہے۔

تفوف سے انسان کے اندر نیکی کا ایسا ملکہ پیدا کرنا مقصود ہے۔ کہ انسان کے ہر عمل کا محرک رضائے رب ہو اور یہ ملکہ روحانی تربیت سے حاصل ہوتا ہے۔ تصوف بی ایسا پلیٹ فارم ہے۔ جمال سے تصفیہ باطن اور تزکیہ نفس کا عمل انجام پذیر ہوتا ہے۔ ان تمام مقدمات کا حاصل اور بتیجہ یہ ہے کہ "تضوف تلاش احسن کی ہمہ کیر تحریک ہے"

تصوف چو تکہ اسلامی تعلیمات کی طرح زندگی کے ہر شعبہ کو حاوی ہے۔
الغدا تصوف انسان کی انفرادی اور اجماعی زندگی کے تمام شعبوں کا کفیل ہے۔
اظلاقیات سے معاشیات تک عقوق العباد سے حقوق اللہ تک۔ تعلیمی مراحل
سے ترجی مراحل کی شکیل تک معاشرت سے سیاست تک زندگی کے تمام
میدانوں میں تصوف نے اپنا بحربور کردار ادا کیا۔ امن و خوف عمرو پسر نیز

ا نقلاب زمانہ کے ساتھ ساتھ تصوف نے انسائی معاشرہ کی ہمہ جست راہنمائی کی۔

امام احمد بن جنبل عالم بے بدل ہونے کے باوصف ایک کامیاب صوفی بھی تھے اور معتصم باللہ عباس کے دور کے سرگرم سیاستدان بھی 'امام ابوطنیفہ ' بیک وقت عالم و صوفی تھے اور قابل ذکر سیاستدان بھی جن کی سیاس ذندگ شامل کئے بغیر عباس عمد کی تاریخ ناممل رہے گی۔

امام مالک مجمع النسريعة والطريقة تو امام شافعي برزخ شريعت و طريقت معزت خواجه نظام الدين اولياء كاشار آئمه تصوف مي بوتا ہے گر كمكي سياست ميل خاصا عمل دخل بحي تھا، حضرت مجدد الف خاني ميدان تصوف كے شاہوار بحي سخه۔ اور كمكي سياست ميں بحر پور كردار اواكرنے والے بحي۔ حضرت امام احمد رضا بريلوي بيك وقت باكمال صوفي مفتى ما ہر تعليم ما ہرا تعماديات الغ نظر سياستدان سينكروں كتب كے مصنف اور جامع السفات هخصيت كے مالک تھے۔ غرضيكه برصوفی ايكي بهد جت اور جمعہ پہلو هخصيت كا حامل ہے۔ كہ جس نے معاشرے كے برطبقه كو متاثر كيا اور اس كی هخصيت و كروار نے ایسے نقوش چمو دے كه اس كے نظریات اور رويے تحریک كی شكل اختیار كر مجے۔

ہر صونی اپی ذات میں ایک ادارہ اور انجمن نظر آتا ہے۔ وہ بیک وقت
اپ اراد تمندوں کی تعلیم و تربیت اصلاح عقائد و اعمال' انظام قیام و طعام کا
کفیل' ان کے دکھوں کا بداوا کرتا اور دلجوئی' افٹک شوئی کرتا نظر آتا ہے۔ وقت
کی نبض پر اس کا ہاتھ ہوتا ہے۔ ستقبل کے لئے منعوبہ بندی کرتا ہے معاشرے
کے تمام طبقات اس کی نظر میں ہوتے ہیں۔ وہ ہر طبقہ کی نفیات کے مطابق ان
سے معالمہ کرتا ہے۔ مساوات انسانی کا اصول اُس کے پیش نظر ہوتا ہے۔ معاشرے
کی عام فیصد غریب آبادی کو صوفیاء کے منشور میں اپنی ترتی اور بقاء نظر آتی ہے۔
لندا وہ لوگ سب سے پہلے ان کے طقہ ارادت میں آتے ہیں۔ اسلام دنیا کا واصد

ند بہ ہے۔ بس نے طبقاتی نظام کی نئے کئی گی۔ وَلَقَدُ کَرِّمْنَا بَنِیْ آدم! (٢) (بم اوات کی اولاد آدم علیہ السلام کو عزت بخشی) کا اعلان کر کے انسانی مساوات کی عالمگیر تحریک کی بنیاد رکھی۔ رنگ 'نسل اور وطنیت کے سارے بت تو ڑ دیئے۔ اور وحدت اسلامی کا سنگ بنیاد رکھا۔ صوفیا کرام نے اپنی تحریک کو انہی بنیادوں پر استوار کیا۔

قرآن مجید میں متعدد مقامات پر نبوت کے فرائض چہارگانہ ندکور ہیں۔ ایک جگہ ارشاد ہوا۔

لَقَذْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُوْمِنِيْنَ اَذْبَعَثَ فِيْهِمْ رَسُولاً مِنْ اَنْفُسِهِمْ يَتْلُوا ؟ عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمْ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة:(2)

الله تعالی نے بلاشہ اہل ایمان پر بہت بڑا احمان کیا ہے۔ جب انہی میں سے اپنا رسول بھیجا جو ان پر اس کی آیات پڑھ کر سناتا ہے۔ اور ان کے نفوس کا تزکیہ کرتا ہے۔ اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے۔

فرائض نبوت میں تزکیہ نفوس سے مراد اصلاح باطن ہے۔ جو اصطلاح میں تصوف کملاتا ہے۔ تعلیم کتاب و حکمت سے مراد اصلاح اعمال و عقائد ہے جو کہ شریعت ہے۔ صوفیائے کرام اور علاء عظام کے نزدیک شریعت و طریقت لازم و طروم ہیں۔ مجمع الشریعة حضرت امام مالک بن انس فرماتے ہیں! "مَنْ تَفَقَّهُ وَلَمْ يَتَفَقَّهُ فَقَدْ تَفَسَّقَ وَمَنْ تَصَوُّفَ وَلَمْ يَتَفَقَّهُ فَقَدْ تَخَقَّقَ "مَنْ تَصَوُّفَ وَلَمْ يَتَفَقَّهُ فَقَدْ تَخَقَّقَ"

جس نے علم فقہ حاصل کیا اور تصوف سے بے بہرہ رہا وہ فاسق ہوا۔ اور جس نے تصوف کو اپنایا مگر فقہ کو نظراندا زکیا وہ زندیق ہوا۔ اور جس نے دونوں کو جمع کرلیا۔ اس نے حق کو یالیا۔(۸)

تفوف تزکیہ نفس اور تھفیہ قلب کا اہتمام کرتا ہے۔ اور جب نفس مصفی اور منور ہو جاتا ہے تو "نفس لوامہ" "نفس مطمئنة" اور نفس

مطمئنة راضية مرضية کے مقام پر فائز ہو جاتا ہے تو ایہا قلب انوار الب كا محيط بنآ ہے۔ عرش اللہ بنے كا شرف حاصل كرى ہے۔ اس كى وسعوں كے مقابلے میں صحرا کی وسعتیں اور سمندر کی پہنائیاں بیج نظر آتی ہیں۔ زمین و آسان کی وسعوں میں نہ سانے والا رب جب قلب مومن میں ساجاتا ہے۔ تو اس دل میں خلق خدا کی بے بناہ محبت موجزن ہو جاتی ہے۔ محبت کے بیہ جذبات اپنا اظمار خدمت خلق کے احسن عمل کی مورت میں کرتے ہیں۔ اور تلاش احسن کی ہمہ کیر تحریک وجود میں آتی ہے۔ رسول رحمت ملتھی کا اسوہ حنہ ہمارے سامنے ہے۔ غادِ حرا ہے کوہ مغا تک' سنرطاکف ہے ہجرت مدینہ تک غزوہ بدر سے فتح کمہ تک غزوہ حنین و تبوک سے خطبہ حجتہ الوداع تک بیہ تجریک بندر بنج اپنا سنر کرتی ری اور انوار رسالت سے قیض یاب محابہ کرام ملیم الرخوان نے اس تحریک کو تجاز اور بزیرہ عرب سے آگے فارس و ردم تک اور پھر صوفیائے کرام نے اس تخریک کو اکناف عالم تک روشناس کرایا اور خاطر خواہ نتائج حاصل ہوئے۔ صوفیاء کرام نے لوگوں کی تربیت کر کے انہیں وطن ہے دور تبلیغ دین کا فریعنہ سونیا اور نمایت بے سروسامانی کے عالم میں کمال اظلام و احسان ہے لوگوں کو دعوت حق دی ان کی مساعی ہے نور اسلام نے اُجالا کیا۔ تاریخ شاہر ہے کہ جس خطے کو صوفیاء کی قدم ہوی کا شرف حامل ہوا وہاں پر اگر مسلمانوں کی کو تاہی عمل کے نتیج میں سیای طور پر اسلام مغلوب ہمی ہوا۔ ممر روحانی طور پر اسلام غالب رہا۔ صوفیا عظام نے جس محبت' دلسوزی اور اخلاص سے لوگول کے دلوں میں دین کا پیج پویا اور خون جگر ے اس کی آبیاری کی۔ اگرچہ مجمع مجمع مسلمانوں کے سیاس حالات وقتی طور پر ناسازگار ہوئے۔ مگر روحانی طور پر وہ زوال آشنا نہ ہوئے۔ اور جوشی سیای طالات سازگار ہوئے شجر اسلام پر پھرے بمار آئی کیونکہ اس شجرطیب کی جزیں اہل اسلام کے قلوب میں رائخ تھیں۔ اور صوفیائے کرام مسلسل اس

کی آبیاری فرما رہے ہتھے۔ عالم اسلام میں بالعوم اور برصغیر میں بالخصوص مسلمانوں کے عروج و زوال کی تاریخ شاہد عدل ہے۔

تلاش احس کی اس ہمہ گیر تحریک کے محرکین میں سے واتا گئج بخش علی بن عثان " نے جور سے جرت کی لاہور کو اپنا مسکن بنایا۔ تو خاک پنجاب کی قسمت جاگ اُنھی۔ حضرت معین الدین چشتی " نے سنجر کو چھوڑ کر اجمیر کو آباد فرمایا۔ حضرت جنج بخش شکر " نے پاک بتن کو رونق بخشی اور خواجہ غلام محی الدین غزنوی " نے غزنی کو خیر آباد کمہ کر خطنہ کشمیر کو نہ صرف بمار آشنا کیا بلکہ سدا بمار بنا دیا۔

اسلام کی حقیقت اور روح سے واقف ارباب نظر بخوبی جانتے ہیں کہ اسلام رضاکارانہ طور پر اپنا سب مجھ اللہ تعالی اور اس کے رسول مانتھیے کی رضا کے لئے ان کے حوالے کر دینے کے عزم اور اس عزم کے اعلان کا نام ہے۔ اور تصوف اس عزم وارادے کے بطریق احسن محکیل کا نام ہے۔ اسلام کا محرک محبت ہے۔ اور تصوف محبت کے تقاضوں کی عملی اظہار کا خوبصورت طریق ہے۔ صوفیائے کرام نے محبت فاتح عالم کے ساز پر جب درس وفا دیا تو طالبان حق سائے کی طرح ان کے ساتھ ہو مجے۔ جیسے جیسے ان کی تربیت ممل ہوتی تئی۔ انہیں اپن اپن جگہ پر تعینات کر دیا گیا۔ روحانی اور جسمانی تربیت نے انہیں کندن بنا دیا۔ جب وہ مارکیٹ میں پہنچے اور ان کا جو ہر کھلا تو ان میں سے ہرایک ایبایارس ثابت ہوا۔ کہ جس نے بھی اسے چھولیا سونا بن گیا۔ حضرت صدیق اکبر " سے لے کر حضرت مجدد الف ثانی" اور حضرت غلام محی الدین غزنوی " تک ' حضرت علی " ہے لے کر پیر سنجر ' عجمج " شکر ، قبلہ عالم مهاوری شاه سلیمان بونسوی و مضرت نیخ الاسلام سیالوی اور ضیاء الامت پیر محمه كرم شاہ الازهرى مليم الرحمتہ تك يورے سليلتہ الذهب ميں ہر ايك اپنى

marfat.com
Marfat.com

جگہ پارس بھی ہے اور کندن بھی۔ دنیائے تصوف کے یہ باوشاہ اپنے حسن عمل

ے دعوت حق کی ہمہ میر تحریک چلا کر عنداللہ وعند الناس مقبول ہوئے۔
مطلق عمل سے شہرت تو مل سکتی ہے۔ گر مقبولیت حسن عمل سے نصیب ہوتی
ہے۔ ہلاکو 'چنگیز' نیرو' دارا' سکندر مشہور تو ہوئے گر مقبولیت صوفیائے کرام
کے جھے میں آئی۔

ارشاد باری تعالی ہے:

اِلَيْهِ يَصْعَدُ اَلْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرُفَعُهُ: (٩) "پاک كلام الله كى طرف أثفتا ہے۔ اور نيك اعمال اسے اور بلند كر ديتے ہیں۔"

تصوف کی راہ آسان نہیں۔ راہر و راہ تصوف کو ہر قدم پر اپنی آرزوں اور تمناؤں کا خون کرنا ہوتا ہے۔ یہ راہ پر خار ہے۔ اور خاراز پاکٹیدن کی فرصت بھی نہیں یہاں ایک لیحے کی غفلت منزل سے صد سال دور کر دیتی ہے۔ اس راہ میں طوفان آشنا سمندر ہی نہیں خون کے دریا بھی عبور کرنے پرنے ہیں۔ مسلس پھروں پر سنر کرتے کرتے پاؤں میں چھالے ہوتے ہیں گراب جہم ریز ہیں آبلہ پائی کے ہاتھوں پریشان ہوتے ہیں تو خار راہ دکھے کر خوش ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ میں ان کے درد کا درماں ہے۔ طریق محبت کے کرخوش ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ میں ان کے درد کا درماں ہے۔ طریق محبت کے اس مسافر کی کیفیت کو مرزا غالب نے یوں بیان کیا ہے۔

ان آبلوں سے پاؤں کے ممبرا کمیا تھا دل جی خوش ہوا ہے راستہ برخار دکھے کر

ایک دنیا وار وانٹور اپ مبلغ دانش کی بنا پر ایسے مخص کو مجنوں 'پاکل جیسے القاب سے سرفراز کرے گا۔ گریہ سرمست بڑا ذہین ہے۔ وہ اس وُنیا کی حقیقت سے بخوبی آگاہ ہے۔ اس کی نظر منزل پر ہے۔ وہ راستے کی رنگینیوں

یں کو کر اپنی منزل کھوٹی نہیں کر سکتا۔ وہ وقتی اور آئی لذات کی خاطر دائی افعتوں سے محروم نہیں ہونا چاہتا۔ وہ بلا خوف لومتہ لائم ماحول سے بے خبر راستے کی رکاوٹوں کو خاطر میں لائے بغیر مستانہ وار جانب منزل قرب الی رواں دواں ہے۔ اسے اپنی منزل پر اتا یقین کائل ہے کہ وہ راستے کی صعوبتوں کی برواہ نہیں کرتا۔ دو سرے کنارے پر اس کا پوسف بے تجاب تشریف فرما ہے۔ دو الذت دیدار میں زخم پر زخم کھاکر بھی پرواہ نہیں کرتا۔ شوق دیدار نے اسے حریص لذات آزار بنا دیا ہے۔ اس کا تر بنا اس کے لئے اتنا قرار بخش ہے کہ دہ سرایا آرزو بن کر بکار اُٹھتا ہے۔

میرے دونوں پہلوؤں میں دل بے قرار ہو یا

۔ لیلائے مقعود کے حصول کے لئے فرزاعی نہیں دیواعی ضروری ہے۔ یہ کام نرد مند کانہیں معاحب جنوں کا ہے۔ تعم من تال

> در رہ منزل کیلی کہ خطر ہاست بجاں شرط اول قدم آنست کہ مجنوں باشی

بینی اگر محبوب کے رائے کو طے کرنے کی خواہش ہے۔ جس میں جسم و جان کے ہزارہا خطرات موجود ہیں۔ تو اس میں قدم رکھنے کی پہلی شرط یہ ہے کہ مجنول بن جائے۔

جب تخلیق حیات کا سبب وحید بی آزمائش ہے کہ کون احس عمل کی کوشش کرتا ہے۔ لِیَبْلُوَ کُمْ اَیُکُمْ اَخْسَنُ عَمَلا بید دنیا امتحان گاہ ہے۔ بید حیات مستعار انسان کے لئے مدت امتحان ہے اور امتحان وہ لے رہا ہے۔ جو

ظاہر و باطن غیب و شمادت کا جانے والا ہے۔ تو پھر کس کی مجال کہ امتحان کی تیاری میں کوئی کو تابی کرے اور نتائج سے غافل رہے۔ وہ اس امتحان میں کامیابی حاصل کرنے کے لئے نمایت مستعدی سے کام کرے گا۔ کوئی دقیقہ فرو گذاشت نہیں کرے گا۔ حتیٰ کہ اپنی عارضی زندگی کو زندگی بخشنے والے کی راہ میں قربان کر کے حیات جاودانی حاصل کرنے کی کوشش کرے گا۔ بہتر گریئے میں باس ہونے کی آرزو اور اس کے لئے حتیٰ المقدور کوشش احسن عمل ہے۔ اور اس کی جبتو کا نام تلاش احسن ہے۔ جب ہر ذی روح اس کو اپنا مقعمہ حیات اور مطمع نظر بنا لے تو یہ تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک بن جائے گی۔ اور یہ تحریک تصوف کی رہنمائی کے بغیر متبجہ خیز نمیں ہو سکتی۔ اور یہ تحریک تصوف کی رہنمائی کے بغیر متبجہ خیز نمیں ہو سکتی۔

اللہ تعالیٰ تمام توانا یوں کا سرچشہ ہے۔ اور اس سرچشے سے سراب
ہونے کا ذریعہ اس ذات سے ذہنی اور قلبی رابطہ ہے۔ تمام حواس کو سمیٹ کر
اس کا دھیان کریں۔ لب پر ای کا نام ہو روح ای کے تصور سے سرشار ہو۔
آنکھیں ای کی علاش میں گئی ہوں۔ قدم ای کی طرف آٹھ رہے ہوں۔ اس
عمل کے پہیم تحرار سے روح کو ایک پراسرار قوت اور آسانی توانائی کا احساس
ہوتا ہے۔ آنکھوں کے سامنے کچھ جلوے رفصال نظر آئیں گے۔ دل کی چٹان
سے کیف و سرور کے چشتے پھوٹ نکلیں گے۔ ذندگی صدود ذمان و مکان سے
آبھر کر ہے کراں ہو جائے گی۔

جس طرح موتی عاصل کرنے کے لئے سمندر میں فوط ذن ہونا پڑتا ہے۔ تنجر کا نات کے لئے خود کا نات سے برقی وجو ہری توانائی عاصل کرنا پڑتی ہے۔ اس مقعد کے لئے تجربہ 'تجزیہ اور تخیق و طلب کے کئی کھن مراحل سے گزرنا پڑتا ہے۔ اس طرح روحی توانائی کے لامحدود ذخائز تک رسائی عاصل کرنے کے لئے بوے جتن کرنے پڑتے ہیں۔ ذکر و تبیج اور فکر و خلوت کے طویل دور سے گزرنا پڑتا ہے۔ کیموئی میں کمال پیدا کرنے کے لئے بعض لوگ

غاروں میں جا بیٹے ہیں۔ اور وہاں سے طاقت کا آغا بڑا نرانہ ساتھ لاتے ہیں کہ جد هر نگاہ اُٹھاتے ہیں۔ دلوں میں آسانی محبت کے مقدس چراغ جلا دیتے ہیں۔

یہ قوت پہلے مغیر وجود میں جنم لیتی ہے۔ اور پھر حیات پر چھا جاتی ہے۔ اس سے دیدہ و دل میں نور آتا ہے۔ اور محویت و مستی کی دولت ملتی ہے۔ چو نکہ باطن کی فضائیں ہے کراں ہیں۔ جن کے سامنے ارض و ساء کی وسعتیں کم مایہ اور حقیر نظر آتی ہیں اس لئے اس مقام شک رسائی حاصل کرنے کے لئے تصوف ہوں تو ہے تھوف ہی تو ہے تھوف ہی تو ہے تھوف ہی تو ہے تھوف اور صوفیاء کی تعلیمات سے آگی لازم ہے۔ کیونکہ یہ تصوف ہی تو ہے جو نئس کی اصلاح کر کے انسان کی روحانی بلندیوں کو درجہ احسان پر فائز کر دیتا جو نئس کی اصلاح کر کے انسان کی روحانی بلندیوں کو درجہ احسان پر فائز کر دیتا ہو نئس کی اصلاح کر کے انسان کی روحانی بلندیوں کو درجہ احسان پر فائز کر دیتا ہو نئس کی اصلاح کر کے انسان کی شعوری کوشش کا نام خلاش احسن کی ہمہ حیات ہے۔ اور اس کے حصول کی شعوری کوشش کا نام خلاش احسن کی ہمہ کیر تحریک ہے۔

الله تعالی کا اپ بندے سے تعلق قلبی اور باطنی ہے۔ کوئی عدالت نہ اس پر عم لگا عتی ہے۔ اس لئے الله کریم نے ارشاد فرمایا۔ إِنَّ اللّٰهُ عَلِيمٌ بَذَاتِ الصَّدُوْرِ: (۱۰) (یقیناً الله تعالی دلوں کے دا دول سے بخوبی واقف ہے) اور رحمت عالم ما اللّٰی نے فرمایا۔ إنَّ ما اللّٰ عَمَالُ بالنیات (بے شک عملوں کا دارومدار نیتوں پر ہے) کویا حس عمل کے ماتھ جب تک حس نیت شامل نہیں۔ الله تعالی کی بارگاہ سے اعمال کا انعام حاصل کرنا محال ہے۔ اگر نیک عمل کا محرک رضائے اللی کے علاوہ پکھ اور ہے۔ و نیکی معبول نہیں۔ اظامی اعمال کی روح ہے۔ حس عمل کو حس اور ہے۔ و نیکی معبول نہیں۔ اظامی اعمال کی روح ہے۔ حس عمل کو حس نیت کے نور سے مزین و منور کرنے والا بھی شعبہ ایک فن کی صورت افتیار کر نیت کے نور سے مزین و منور کرنے والا بھی شعبہ ایک فن کی صورت افتیار کر نے والا بھی شعبہ ایک فن کی صورت افتیار کر نیت کے نو مکان کی حد بندیوں سے بے نیاز ہے۔ الندا یہ ایک ہمہ کیر تحریک حس زمان و مکان کی حد بندیوں سے بے نیاز ہے۔ الندا یہ ایک ہمہ کیر تحریک

انسان نماز کے تمام ظاہری تقاضوں کو تو پورا کرے گر حضوری کی کیفیت ہے جووم رہے۔ جو حاصل نماز ہے تو یہ ریاکاری کی صورت ہیں شرک نفی بن کتی ہے۔ تصوف صرف نماز ہیں ہی نہیں بلکہ ہر آن انسان کے قلب کو متوجہ الی اللہ رکھنے کی سعی کا بنام ہے۔ ونیا ہیں رہتے ہوئے دنیاوی آلائشوں سے پاک رہے۔ اور مجھلی کی طرح پانی ہیں رہتے ہوئے اپنے جم کو پانی سے آلودہ نہ کرے۔ ونیا کی مثال پانی کی سی ہے۔ اور دل ماند کشتی اگر پانی کشتی کے اندر داخل ہو جائے تو کشتی پانی ہیں غرق ہو جائے گی۔ البتہ آگر پانی کشتی کے اندر داخل ہو جائے تو کشتی پانی ہیں غرق ہو جائے گی۔ البتہ آگر پانی کشتی کے بنچ رہے تو کشی کو بوجھ سمیت آٹھا رکھ گا۔ اس طرح دنیا ہیں رہتے ہوئے الل کو یہ ہو تو کنیا پر حاوی رہے گا۔ اسلام اور تصوف ترک دنیا کا تھم اللی سے غافل نہ ہو تو دنیا پر حاوی رہے گا۔ اسلام اور تصوف ترک دنیا کا تھم نہیں دیتے۔ بلکہ

نمی محویم کہ از عالم جدا باش بہر جائے کہ باشی باخدا باش

ایک مومن کا حاصل بندگی اور حاصل ذندگی ذات مطلق کا دیدار ہے۔
کریہ سعاوت اس وقت تک حاصل نہیں ہو سکتی۔ جب تک اس کی نظر جد خاک کے پنجرے میں بند ہے اور عجاب ذات ورمیان میں حاکل ہے۔ اپنی ذات کے پنجرے میں بند ہے اور عجاب ذات ورمیان میں حاکل ہے۔ اپنی ذات کے پروے کو ہٹانے اور انانیت کو مٹانے سے ہرسمت اس کے جلوے نظر آتے ہیں۔ علامہ اقبال فرماتے ہیں:

کمال زندگی دیدار ذات است طریقش رستن ازبند جمان است

ا پی ذات کو رضائے الی میں فناکر کے ہی کمال حیات حاصل کیا جا سکتا ہے۔ جب انسان کا مرنا جینا حرکات و سکنات مالی اور بدنی ساری عبادتوں کا مقعود رضائے الی ہو جائے۔ اور وہ إِنَّ صَلاَتِی وَنُشٰکِی وَمَحْیَایَ وَمَمَاتِی لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِینُ (۱۱) کی عملی تغییر بن جائے۔ تو پھر "فَایْنمَا تُولُوْ فَشَمَّ وَجْهُ اللَّه" تم جدهر نظر کرو گے اُدھر ہی اللہ کی ذات کو پاؤ گے۔ (۱۲)

انسان اپنی عملی زندگی میں ہر قدم اُٹھانے سے پہلے یہ سوچے کہ اس بارے میں اللہ تعالی اور رسول ماڑھ ہے کی تعلیمات کیا ہیں۔ اگر اس کی دلیل قرآن و سنت سے مل جائے۔ تو کر لے ورنہ رک جائے۔ اور اپنی پند و ناپند کو دین کے تابع کر دے اور سرایا نیاز بن کر اپنی آرزوؤں کو یوں زبان دے۔

زندہ کنی عطائے تو ور بکثی فدائے تو دل شدہ مبتلائے تو ہر چہ کنی رضائے تو

اس کمال زندگی اور معراج حیات کے حصول کے لئے نفس کی تہذیب اور تربیت ضروری تھی۔ اس ضرورت کو پورا کرنے کے لئے صوفیاء کرام نے مخلف مقامات پر تربی مراکز قائم کئے۔ جے خانقابوں کے نام سے موسوم کیا گیا۔ یول اصلاح احوال و اعمال اور تلاش احسن کی ایک با قاعدہ تحریک شروع ہوئی۔ ہرایک صوفی اپنے مرکز پر بیٹھ کر تزکیہ نفس اور تصفیہ باطن کر رہا ہے۔ ہوئی۔ ہرایک صوفی اپنے مرکز پر بیٹھ کر تزکیہ نفس اور تصفیہ باطن کر رہا ہے۔ جذبے کی صدافت 'مخن دلنواز' جان پرسوز کے مقناطیمی اثرات سے خلق خدا مختبی آ رہی ہے۔ ان درویشان باوصفا کی عوامی مقبولیت کے پیش نظر بعض ملاطین کو اپنا سگھاس ڈولٹا نظر آیا۔ اور صوفیاء کو اپنا مقابل سمجھتے ہوئے ان سماطین کو اپنا مقابل سمجھتے ہوئے ان سماطین کو اپنا مقابل سمجھتے ہوئے ان سماطین کو اپنا سمالی کیون کو اپنا مقابل سمجھتے ہوئے ان سمالی کیون کو اپنا مقابل سمجھتے ہوئے ان سمالی کیون کو شش کی لیکن ناکام

رہے۔ اگریہ لوگ چاہتے تو حکومت حاصل کرسکتے تھے۔ گرانہوں نے دلوں پر حکومت کرنے کو ترجیح دی۔ اور فقیری میں امیری کرتے رہے۔ حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء" اور مبارک شاہ کا تاریخی واقعہ مثال کے طور پر چیش کیا جا سکتا ہے۔ روحانی سلطنت قائم کر کے ارواح کی تربیت اور نفوس کی تہذیب تلاش اصلح و احسن کی سعی مشکور ہے۔

تصوف ملل حرکت و عمل کا نام ہے۔ جس میں ایک صوفی کی رومانیت ارتقاء پذیر رہتی ہے۔ اور اس کا آج گزشتہ کل ہے ہم ہوتا ہے۔ تصوف ایک ہمہ تصوف زندگی کے برلئے تقاضوں کا ساتھ دینے والا فلفہ ہے۔ تصوف ایک ہمہ گیر تصور حیات ہے۔ جو مقاصد کے اعتبار سے معراج حیات ہے۔ شرط یہ ہے کہ اس کی حقیقی تعلیم سے آگی ماصل کی جائے۔ تصوف ایک مومن کو وہ حرکت انقلاب 'تازگی جوش و عمل اور توت کردار عطاکرتا ہے۔ کہ وہ اپنی فکر و عمل کی ضیاباریوں سے وُنیا کو روشن کر دیتا ہے۔ اس کا اپنا دل وہ مقدی فکر و عمل کی ضیاباریوں سے وُنیا کو روشن کر دیتا ہے۔ اس کا اپنا دل وہ مقدی مقام بن جاتا ہے۔ جمال ذات باری اپنا فیضان فرماتی ہے۔ جس ذات کے سامنے زمین و آسان کی وسعتیں تک ہو جاتی ہیں۔ وہ قلب مومن میں ساجاتا ہے۔ جس کا اعلان صادق و مصدوق نبی رحمت مار کی المقومن میں ساجاتا کی المقومن کے ول میں ساکہ کین اپنے بندہ مومن کے ول میں ساحت زمین و آسان کی وسعتوں میں نہیں ساسکہ لیکن اپنے بندہ مومن کے ول میں ساحات ہوں۔

#### قلب مومن کی وسعت پہ لاکھوں سلام

ایسے ناپیدا کنار وسیع قلب میں یقینی طور پر فلاح انسانیت کی پیدا ہونے والی تحریک بھی زبان' نسل' رنگ' قومیت اور جغرافیائی حدود ہے نا آشنا ہو گی

تو تصوف اینے وسیع تر مفہوم میں تلاش احسن کی ہمہ میر تحریک کے طور پر متعارف ہو گا۔

غیرت اسلامی اور دین حمیت کے جذبے سے سرشار ہو کر یکبارگی سرکٹا
کر مرتبہ شادت پر فائز ہو جانا آسان ہے۔ گر ساری زندگی سنت کے بل صراط
پر چل کر گزارنا انتمائی مشکل کام ہے۔ اور بیہ کام صوفیائے کرام بکمال
استقامت سرانجام دیتے رہے ہیں۔ یہ وہ زندہ شہید ہیں۔ جو کہ زمرہ صدیقین
میں شار ہوتے ہیں کہ کشتگان خنجر تسلیم و رضا ہر کمے موت سے نبرد آزما ہوتے ہیں۔

میکذر مسیح از سرما کشتگان عشق یک زنده کردن تو بعمد خون برابراست

حفرت بایزید ،سطامی " نے ساری ذندگی اس کئے خربوزہ نہ کھایا کہ اسیں آنحضور ملی کی خربوزہ تاول فرمانے کی کیفیت معلوم نہ تھی۔ معوفی کے خربوزہ تاول فرمانے کی کیفیت معلوم نہ تھی۔ معوفیائے کرام وہ مومن ہیں کہ جن کے بارے میں ارشاد باری تعالی

و الَّذِيْنَ آمَنُوااَشَدُّ حُبَّالِلهِ: (۱۳)

جو لوگ ایمان لائے وہ اللہ تعالیٰ سے ٹوٹ کر محبت کرتے ہیں۔ یعنی

جنیں لذت ایمان نصیب ہے۔ اور طاوت ایمان سے لطف اندوز ہوتے ہیں۔

اللہ کریم کی محبت ان کی نس نس میں سرایت کر جاتی ہے۔

آدی کے ریٹے ریٹے میں سا جاتا ہے عشق شاخ گل میں جس طرح باد سحر گابی کا نم marfat.com انسان کے اندر عشق و محبت کا فطری جذبہ رکھا گیا ہے۔ تصوف اس کی جمال تلاش نظروں کے رخ کو جلال خداوندی اور جمال معطفوی علیہ الصلواة السلام کی طرف بھیر دیتا ہے۔ صوفی اللہ تعالی کی صفت ربوبیت اور رسول مطفوی صفت رحمت سے متصف ہو کر کمال بندگی اور حسن عمل کا چراخ لے کر خلق خدا کی رہنمائی اور دعگیری کے لئے میدان عمل میں اُر تا ہے۔ اس کا اظلامی قدم قدم پر کرامات و کھا تا ہے۔ جملہ صوفیائے کرام نے دعوت الی الحق علی منہاج النبوت کو معیار بنایا۔ ججرت کر کے وطنیت کے بت کو تو ڈا اور اسلام کے آفاقی بیغام کو اس آرزو کے ساتھ عام کیا کہ

#### طلب حن تو ہے حن طلب مل جائے

صوفیائے کرام کے زویک تزکیہ نفوس کے بعد لوگوں کی دلداری اور پاس خاطر انتائی اہم عمل ہے۔ ان کا منشور فلاح انسانیت ہے۔ بلاتمیزوین و نہرب ان کا پیغام محبت ہے جہال تک پہنچ 'ان کے نزدیک کی مخض کی دلجوئی جہال اللہ ' خلق خدا کی جسمانی اور روحانی ضروریات کی رضاکارانہ فراہمی ان کا مقصد حیات ہے۔ تصوف کے مراکز خانقاموں میں لنگر کا انتظام اور روحانی طقات: ذکر و اذکار 'صوم النمار قیام اللیل اور مرشد کامل کی ہدایات کے مطابق باتی معمولات ای سوچ کے عملی مظاہر ہیں۔ ایک خانقاہ پر اطراف و اکناف سے آئے ہوئے طالبان حق معاشی کھر سے بے نیاز جہاد اکبر پر اطراف و اکناف سے آئے ہوئے طالبان حق معاشی کھر سے بے نیاز جہاد اکبر یعنی اصلاح نفس میں مصروف خدمت خلق کی تربیت حاصل کرتے ہیں۔ اور مرشد کامل کمال توجہ سے ان کی خفیہ صلاحیتوں کو جلا بخش کر نمایت اخلاص اور لگیت سے ان کے ظاہر و باطن کو سنوار نے کے لئے دن رات کوشال اور لگیت سے ان کے ظاہر و باطن کو سنوار نے کے لئے دن رات کوشال رہتا ہے۔ یہاں سے فارغ التحصیل ہونے والا ہر طالب علم مستقبل کا داعی حق

ہوتا ہے۔ مرشد کامل پوری دُنیا میں کسی بھی خالی آسامی پر ان کی تقرری کرتا ہے۔ عام طور پر پوسٹ ٹرانسفرا پہل نہیں ہوتی۔ اس طرح ایک روحانی مرکز کے کئی ذیلی مراکز قائم ہو جاتے ہیں۔ مین آفس سے ان کا رابطہ نمایت قوی ہوتا ہے۔ یوں چراغ سے چراغ جاتا ہے۔ اور نور ہدایت عام ہوتا رہتا ہے۔ ہر خانقاہ مرکز رشد و ہدایت ہوتی ہے۔ اور زیب سجادہ اپنے خلوص نیت احسن عمل اور درد مندی سے اسلامی تعلیمات کو عام کرتا ہے۔ ان کا حسن عمل مریدوں 'شاگر دوں اور متوسلیں کے لئے اُسوہ حسنہ کا پر تو ہوتا ہے۔ وہاں باتیں کم اور عمل زیادہ ہوتا ہے۔ یہ طریق تبلیخ جو کہ اصطلاح میں طریقت و تصوف کما اور عمل زیادہ ہوتا ہے۔ یہ طریق تبلیخ جو کہ اصطلاح میں طریقت و تصوف کما اتا ہے تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک بنتا ہے۔

اس دقت دُنیا کا جو بھی خطہ نوراسلام سے منور ہے۔ وہ صوفیا ہی کی مسائی جیلہ کا مرہون منت ہے۔ اور عالم اسلام میں جب بھی اسلام کے خلاف کوئی سازش ہوئی۔ انہی صوفیا نے خانقاہوں سے نکل کر رسم شبیری ادا کی۔ بقول شمس بریلوی "بزرگان نقشبند میں سے ایک بزرگ اور مقدس ہتی نے دلی کو اپنے قدوم پاک سے نوازا۔ مغلیہ دور کی گراہیوں میں چراغ معرفت روشن کیا۔ اور حفرت پیر طریقیت خواجہ باتی باللہ قدس سرہ کی نگاہ حقیقت بین نے آسان سرہند کے ایک ستارے کو اپنے نور معرفت سے اس طرح نوازا کہ خود آپکی حیات اقدس میں سرہند کا وہ درخشاں ستارہ فلک معرفت کا خورشید کہ خود آپکی حیات اقدس میں سرہند کا وہ درخشاں ستارہ فلک معرفت کا خورشید کہ بیانا ہیں گیا۔ اور مجدد الف ٹائی کے لقب سے دنیائے طریقت و عرفان میں کہچانا گیا۔ اس کے انفاس قدسیہ نے ایسا اصلاحی کام کیا کہ اکبری دور کے الحادو بی کی تندرو ست پڑ گئی۔ (۱۲)

یہ ایک نا قابل تردید حقیقت ہے کہ کسی تحریک کا حسن اور ہمہ گیریت اس تحریک کے مقاصد اور تعلیمات کے حسن و آفاقیت کا نتیجہ ہوا کرتی ہے۔ اس طرح تصوف جو کہ تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک ہے اپنی آفاقی اور احسن

تعلیمات کے باعث مقبول عوام ہوا۔ تصوف کی تعلیمات میں محبت کو بنیادی اور مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ اور محبت چو نکہ بے غرض اور بے لوث ہوتی ہے للذا صوفیائے کرام انسانیت کی بے لوث خدمت اور خیرخوائی کا آجر و ثواب صرف بارگاہ رب العالمین سے طلب کرتے ہیں۔ یکی محبت ایٹار کا تقاضا کرتی ہے جس کا ذکر قرآن مجید میں اس طرح ہوا۔ وَ یُوْیْرُوْنَ عَلَی اَنْفُسِهِمْ وَ لَوْ کَانَ بِهِمْ حَصَاصَةٌ (۱۵) کہ وہ اپنے ہمائی بندوں کو اپنے نفوس پر ترجیح دیتے ہیں۔ اگرچہ وہ خود حاجت مند ہوتے ہیں۔

تصوف میں خلق خداکی ولداری حج اکبر ہے

"دل بدست آور که حج اکبراست"

(اقبال ً)

اور بقول عارف

جملہ فنون کھنے نیرزد بہ نیم خس راحت بدل رسال کہ ہمیں مشرب است و بس

صوفیائے کرام نے انسانی معاشرہ بیل عدل و انساف عنو و درگزر سے
آگے بہت آگے احسان کے رویئے کو فروغ دیا۔ فریق مخالف سے بدلہ لیما
انساف معاف کر دینا عنو اور اس کی مزید اظافی و مالی احداد کرنا احسان ہے۔
فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ وَانَّ اللَّهَ یُحِبُ الْمُحْسِنِینَ:(۱۲)

جب انسان کا ول محبت الهی کا مرکز بن جاتا ہے۔ تو وہ ہر مخف سے بیار و محبت کرتا ہے۔ نووہ ہر مخف سے بیار و محبت کرتا ہے۔ بیٹروں کے جواب میں پیول پیش کرتا ہے۔ بیٹروں کے جواب دعاؤں سے دیتا ہے۔ اس فرمان الهی کی عملی تغییر

بن جا ہے۔ اِذْفَعَ بِالَّتِی هِی اَحْسَنُ فَاِذَالَدِی بَیْنَكَ وَبَیْنَهُ عَدَاوَةً بَلَ جَمِیْمٌ (۱۵) (برائی کا تدارک اس (یکی) ہے کرو جو بہتر ہے۔
بن ناگماں وہ مخص کہ تیرے درمیان اور اس کے درمیان عداوت ہے۔
بی بن جائے گا گویا تممارا جانی دوست ہے۔) ایسے لوگوں کے ہاں جَزَآ وِ سَیِتَةً سَیِّتَةً مِثْلُهُا (۱۸) کا معنی سے کہ برائی کا بدلہ برائی سے دینا برائی ہے۔
ایک صوفی اپنے دفور علم ادر کمال حکمت سے جب لوگوں کو دعوت الی الحق نمایت موثر انداز میں دینا ہے۔ تو اس آیت کریمہ کا عملی ترجمان بن جا آ الحق نمایت موثر انداز میں دینا ہے۔ تو اس آیت کریمہ کا عملی ترجمان بن جا آ الحق نمایت موثر انداز میں دینا ہے۔ تو اس آیت کریمہ کا عملی ترجمان بن جا آ الحق نمایت موثر انداز میں دینا ہے۔ تو اس آیت کریمہ کا عملی ترجمان بن جا آ الحق نمایت موثر انداز میں دینا ہے۔ تو اس آیت کریمہ کا عملی ترجمان بن جا آ کی سَیِیْل رَبِّنَ بِالْحِکْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ اَلْحَسَنَةِ (بلاؤ اپنے رب کی راہ کی طرف حکمت اور عمدہ تھے۔ سے)

ایک صوفی دنیاوی اشغال سے فارغ ہو کر کچھ وقت نہایت کیسوئی سے
یاد الهی میں صرف کرتا ہے۔ تدبر فی الکون اور تفکر فی آیات الخالق سے
جمائگیری اور حکومت آفرنی کا مواد حاصل کرتا ہے۔ رسول رحمت علیہ
الصواہ والسلام کا یمی اسوہ حسنہ ہے۔

در شبستان حرا خلوت گزید قوم و آئین و حکومت آفرید (اقبال )

اسلامی تاریخ میں ہمارے ہیروز اور مثالی اسلاف کو اس دنیا سے گزرے ہوئے صدیال بیت گئیں گردنیا آج بھی ان راہوں پر بوسہ زن ہے جس سے یہ نوا بھی گزرے تھے۔ ان کے علو مرتبت میں ان کی سحر خبزی اور دعا ہائے نیم شہبی کا بڑا ہاتھ ہے۔ بقول علامہ اقبال "

marfat.com

Marfat.com

عطار ہو' رومی ہو' رازی ہو' غزالی ہو سیجھ ہاتھ نہیں آتا ہے آہ سحر گاہی

حتیٰ کہ عیم مشرق کی عکمت میں بھی سوزو ساز روی اور پیچ و آب رازی کی کھٹش میں گزرنے والی را تیں کار فرما ہیں۔ اس شب خبری کی برکت ہے نفس کی سرکوبی اور بات میں وزن پیدا ہو آ ہے۔ اِنَّ نَاشِئةَ الَّيلِ هِیَ اَشُدُّ وَطَاً وَاَقْوَمُ قِيلاً۔ (بلاشبہ رات کا قیام نفس کو بختی ہے روند آ ہے۔ اور بات کو درست کر آ ہے)۔ (۲۰) اور بی سحر خبری مقام محمود تک پہنچا دی ہے۔ وَمِنَ الَّيلِ فَتَهَ جَدُ بِهِ نَافَلةً لَكَ عَسٰی اِنْ يَبْعَنْكَ رَبُكَ مَقَامًا مَحْدُدُ اور رات کو تجد اوا کریں۔ یہ خاص آپ کے لئے ہے 'قریب می کے گئے ہے 'قریب کے اللہ تعالی بچے مقام محمود پر فائز فرما دے۔)(۲۱)

ہے کہ اللہ حالی ہے ملم اور پر ہار اور کہ اللہ حالی کا تنات کے عظیم علم 'کمال حکمت 'محبت فاتح عالم 'یقین محکم 'عرش کیر کا تنات کے عظیم علم 'کمال حکمت 'محبت فاتح عالم 'یقین محکم 'عرش کیر بیداری ول 'خلوت 'شب زندہ داری 'سحر خیزی اور احسان جیسی آفاقی اقدار نے تصوف یعنی تلاش احسن کی ہمہ میر تحریک کو فروغ بخشا۔

ہم میں سے بہت ہے لوگ تھوف کا مطالعہ بڑی دلچپی سے کرتے ہیں۔
تھوف کی اہمیت و افادیت کا اعتراف بھی کرتے ہیں۔ گرہاری یہ ولچپی نظری
اور اعتراف زبان کی حد تک ہے۔ ہم میں اتن جرات نہیں کہ اس میدان
میں عملاً اُر کر دیکھیں یا فوری طور پر ہم یہ جرات کرنے کو تیار نہیں ہیں۔
ہماری مثال ایک انگریز کے اس قول کی طرح ہے کہ

"God make me pious but not today."

(الله تعالی مجھے نیک بنا دے مگر فوری طور پر نہیں) یا ہماری حالت اس ریا کار راہب جیسی ہے جس پر طنز کرتے ہوئے علامہ اقبال ؓ نے فرمایا تھا

اگرچہ پاک ہے طینت میں راہی تری ترس رہی ہے گر لذت گناہ کے لئے

ایک عرصے سے تصوف کی اس عالم گیری میں ایک ٹھمراؤ اور ایک حد تک نقطل پیدا ہو گیا ہے۔ ہر زبان پر قحط الرجال کا شکوہ ہے۔ علامہ اقبال جیسا شخص جو مشت گل میں کیمیا پیدا کرنے کے لئے کمی مرد کامل کے آستان پر بوسہ زنی کی تلقین کرتا ہے۔ نمایت ورد مندی سے شاکی ہے کہ

کی شخ حرم ہے جو چرا کر نیج کھاتا ہے گلیم بوذر " و وق اولیں " وچادر زہرا"

اور نمایت ہی حسرت ویاس سے بکار اُٹھتا ہے

نہ اُٹھا پھر کوئی رومی عجم کے لالہ زاروں سے وہی آب و گل ایرال وہی تبریز ہے ساتی (اقبال ؓ)

اور مجھی میراث میں ملنے والی سند ارشاد پر فائز ناائل لوگوں کے لئے "زاغوں کے تصرف میں عقابوں کے نثیمن کی بلیغ ترکیب استعال کرتا ہے۔ عالم اسلام بالخصوص برصغیر کے معروضی حالات میں خانقابی نظام اور تجدید تحریک تصوف کی ضرورت وو چند ہو گئی ہے۔ اِن شاء اللہ خانقاہ نیریاں شریف پر تصوف سیمینار کا انعقاد تحریک تصوف کی نشاہ ثانیہ کے لئے سنگ میل ثابت ہو گا۔

marfat.com

نہیں ہے ناأمید اقبال اپنی کشت ویراں سے ذرا نم ہو تو بیہ مٹی بدی ذرخیز ہے ساتی

(ا قبال ً )

وآخَرْ دَعُوْنَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينُ ٥

#### حواله جات

#### marfat.com

# تصوف: تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک

و اکٹر طاہر رضا مخاری وائر بکٹر ندہبی امور محکمہ او قاف پنجاب لاہور

# تصوف: تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک

واكثرطا ہر رضا بخاری

## فصل اول: تصوف كى حقيقت

رسول الله مل آلا من دین حق کے ساتھ مبعوث ہوئے تھے 'اور زندگی کے جس طریقے کی طرف آپ مل آلا کی دعوت دیتے تھے اس کا اگر اصولی تجزیہ کیا جائے تو اس میں مندرجہ ذبل تین شعبے دریافت ہوتے ہیں:

#### ا- شعبه ایمانیات:

لینی اللہ تعالی کی ذات و صفات و حی و رسالت طائکہ و تیامت حشر و نظر اور جنت و دوزخ جیسی غیر مشہود غیبی حقیقتوں کے بارے میں نبی مائیکی نظر اور جنت و دوزخ جیسی غیر مشہود غیبی حقیقتوں کے بارے میں نبی مائیکی نے جو خبریں دی ہیں۔ آپ کو خدا کا سچا رسول مانتے ہوئے ان سب کی دل سے تعمد بی دل سے تعمد بی دل سے تعمد بی دارے علم عقائد کا موضوع ہے۔

#### ۲- شعبه اعمال صالحه: ـ

اس سے مراد دین کا وہ تمام تر عملی حصہ ہے جو جوارح سے تعلق رکھتا ہے' جس میں اسلامی عبادات (بشمول ہجرت و جہاد و امر بالمعروف وغیرہ) اور معاملات

#### marfat.com

و آداب معاشرت وغیرہ داخل ہیں' یہ شعبہ گویا دین کا بورا قالب ہے اور نہی اسلام کا عملی نظام ہے' اور ہمارے علم فقہ کا خاص تعلق اس شعبہ میں ہے۔

#### س<sub>ات</sub> شعبه کیفیات روحانیه:-

رسول الله ما الله ما الله على المت كى رہمائى فرائى ہے۔ اى طرح آب ما الله و اخلاق حند كے ابواب ميں أمت كى رہمائى فرائى ہے۔ اى طرح آب ما الله الله الله تعالى كى محبت و خثيت الله تعالى كى محبت و خثيت الله تعالى كى محبت و خثيت الله تعلى الله الله تعالى كى محبت و خثيت الله تعبى اور ان كو كمال دين و ايمان قلبى كيفيات كے متعلق بھى اہم ہوايات دى بين اور ان كو كمال دين و ايمان قرار ديا ہے اور مشہور حديث جريل ميں پہلے شعبہ كو ايمان سے وصرے كو اسلام سے اور تيمرے كو احسان سے تعبير كيا كيا ہے اور آخر ميں ان تينول شعبول كے مجموعے كو دين كما كيا ہے۔ (إنّهُ جِنبرِ يُلُ جَاءَ لِيُعَلِّمَكُمْ دِيْنَكُمْ) شعبول كے مجموعے كو دين كما كيا تيمرا شعبہ تصوف كا خاص موضوع ہے۔ (بخارى و مسلم)۔ دين كا يمي تيمرا شعبہ تصوف كا خاص موضوع ہے۔

## آئمه عقائد' فقهاء اور صوفيه كرام كادائره كار واختصاص

رسول الله ما الله ما المالي كل مقدس ذات تو ان تينول شعبول كى يكسال طور بر جامع تقى اور كسى درجه مين جامعيت اكابر صحابه فو كو بحى حاصل تقى الكين بعد كرنول مين زياده تر ايها بوتا رباكه آنخضرت ما المين كم اكثر وار ثمين و تائين الرجه ذاتى طور بركم و ميش ان تينول شعبول كے حامل اور جامع ہوتے تھے الكين ابنى ابنى ملاحيت و استعداد اور ذوق يا ماحول كے مطابق انهول نے كسى الكي شعبه كى خدمت سے ابنا خاص تعلق ركھا۔ چنانچه آئمه عقائد اور فقهاء نے خصوصيت كے ساتھ دين كے پہلے دو شعبول كى خدمت و حفاظت و تتقبى و تنقيع و تنقيم و تنقيم و تنقيم كي خدمت و حفاظت و تنقيم و تنقيم دين كے بہلے دو شعبول كى خدمت و حفاظت و تنقيم و تنقيم الكي شعبه كى خدمت و خفاظت و تنقيم و تنقيم دين كے تيرے اہم شعبه كى خدمت و خفاظت اور اس بات ميں آنخضرت ما تنظيم كى نمائدگى و نيابت كى اس لئے امت

پر ان کا بھی بہت بڑا احسان ہے' اور اُمت یقیناً دین کے اس تھیلی شعبہ میں ان کی خدمات کی ممنون اور مختاج ہے۔

لندا تقوف و سلوک کی اصل غرض و غایت اور صوفیه کرام کی مساعی کا اصل نصب العین اور خانقامول کا موضوع دراصل دین کا بھی تیسرا شعبہ ہے ' یعنی رسول الله مالی آلی کی لائی ہوئی محبت و خشیت اور اخلاص و احسان جیسی روحانی کیفیات کی مخصیل و شخیل اور پھر اس سلسلہ میں دو سرول کی رہنمائی اور فیض رسانی ان حضرات کا اختیاز اور شغل اور مخصوص دائرہ عمل ہے۔

#### فصل دوم

## اعمال باطنه اور مرشد کی ضرورت

توبہ ' مبر' شکر' رجاء' خوف' نہد' توحید' توکل' محبت' رضا' اظام ' تقویٰ جیے فرض اعمال باطنہ کا حصول اور شہوت ' غضب' کینہ' حدد' حب دنیا' بخل' حرص ' حب جاہ ' ریاء' کئبر و غرور ایسے حرام و ناجائز اعمال باطنہ کی اصلاح عادہ اُس کے بغیر نہیں ہو سکتی کہ اپنے آپ کو کسی ایسے شخ مرشد کے حوالے کر دے جو باطنی فضائل اور رذا کل میں پوری بصیرت اور درک رکھتا ہو' خود بھی باطنی رذا کل سے پاک رہنے کی کوشش میں لگا ہو اور دو سروں کو بھی بھایت کرتا ہو اور باطنی اعمال کی تربیت کسی متند شخ کی صحبت میں رہ کر حاصل کر چکا ہو۔ بھراس مرشد کی تشخیص و تجویز کے سامنے اپنی رائے کو بالکل فناکر کے ٹھیک ای طرح عمل کرے جس طرح ایک بیار اپنے آپ کو کسی حکیم یا ڈاکٹر کے حوالہ کر کے ای کی تشخیص و تجویز پر عمل کرتا ہے۔ اگر خود بھی حکیم یا ڈاکٹر ہو تو بھی بیار ہونے کی حالت میں اپنی رائے اور اپنی تجویز کو چھوڑ کر معالج کا مکمل اتباع کرتا ہے۔ انگال ظاہرہ کے صحت و فساد کو تو کسی استاد سے معالج کا مکمل اتباع کرتا ہے۔ انگال ظاہرہ کے صحت و فساد کو تو کسی استاد سے معالج کا مکمل اتباع کرتا ہے۔ انگال ظاہرہ کے صحت و فساد کو تو کسی استاد سے معالج کا مکمل اتباع کرتا ہے۔ انگال ظاہرہ کے صحت و فساد کو تو کسی استاد سے معالج کا مکمل اتباع کرتا ہے۔ انگال ظاہرہ کے صحت و فساد کو تو کسی استاد سے معالج کا مکمل اتباع کرتا ہے۔ انگال ظاہرہ کے صحت و فساد کو تو کسی استاد سے معالج کا مکمل اتباع کرتا ہے۔ انگال ظاہرہ کے صحت و فساد کو تو کسی استاد سے بھی پچھ نہ پچھ معالی استاد سے بھی پچھ نہ پچھ معالی ہا ہے۔ انگال خور کسی کے نہ پچھ معالوں سے مطالع کی جسی کے نہ پچھ معالیات

#### marfat.com

حاصل کی جاستی ہیں لیکن اعمال باطنہ کی اصلاح میں محض کسی کتاب کا پڑھ لینا اور پوری طرح سمجھ لینا بھی کافی نہیں ہوتا بلکہ ان کی اصلاح مرشد کامل کی انباع کے بغیر عادةً ممکن نہیں۔ خرق عادت کے طور پر اللہ تعالی کسی کو کوئی دولت بغیر اسباب ظاہری کے عطا فرما دیں تو بیہ الگ بات ہے مگر اس کو ضابطے کا طریقہ نہیں کیا جا سکتا۔

#### فصل سوم

#### ثمرات تضوف

ا۔ کسی مرشد کامل سے تربیت کی خاطر بیعت ہونے کے بعد حسب ہدایت اعمال ظاہر و بامنہ کے التزام سے سب سے پہلی چیزیہ حاصل ہوتی ہے۔ کہ مبعیت میں ایک عجیب اطمینان اور خوشی پیدا ہو جاتی ہے۔

م۔ نیکیوں کی طرف میلان طبع زیادہ ہو جاتا ہے اور برائیوں سے بیخے کا ارادہ منتقل ہو جاتا ہے۔

س۔ عبادت اور ذکر میں ول لگتا ہے۔

ام یے خواب آنے لگتے ہیں۔

۵۔ کشف و کرامت کا ظہور ہو تا ہے اگرچہ بیہ بالذات مقصود نہیں ہے۔
 ۲۔ رذا کل اخلاق سے تخلیہ اور فضا کل اخلاق سے تحلیہ ہو تا ہے اور فی

الحقیقت ہی ایک چیز ہے جو مقصود بالذات ہے۔

۔۔ جب سالک حسب ارشاد مرشد کماحقہ عمل کر لیتا ہے اور اس کے سے
اعمال مقبول ہو جاتے ہیں تو اس کو کوئی الیمی صاف اور صریح نشانی نیم خوابی کی
حالت میں دکھائی جاتی ہے جس سے اس کو یقین کامل ہو جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ
نے اس کی مساعی کو شرف قبولیت عطا فرما دیا ہے اور اسے اپنے اولیاء کے
حلقہ میں شامل کر لیا ہے۔

#### فصل چہارم

## تصوف کے معاملے میں افراط و تفریط اور گمراہیاں

تصوف کے معاملے میں مسلمانوں کا خاصا بڑا طبقہ افراط و تفریط بلکہ طرح کی گراہیوں کا شکار ہے۔ ان لوگوں نے تصوف کو سمجھ بغیر اس کے بارے میں عجیب و غریب مزعومات قائم کر لئے ہیں انہیں نہ علماء صلحاء کی تعلیم و تربیت ملی نہ تصوف کی متند کتابوں تک رسائی ہوئی ' بلکہ جابل مرعیان تصوف کی خودساختہ روش و کھے کر اس کو تصوف سمجھ بیٹھے۔ انہوں نے دین اور احکام دین کو صرف فقہ پر مخصر جان کر مرے سے تصوف ہی سے بیزاری اختیار کرلی ' اور تصوف کو دین سے خارج قرار دے دیا۔ یہ ایک شدید گراہی اختیار کرلی ' اور تصوف کو دین سے خارج قرار دے دیا۔ یہ ایک شدید گراہی ہو خاصے بڑے طبقے میں یائی جاتی ہے۔

ایک اور گرائی اس سے کم درجہ کی 'گراس لجاظ سے نمایت تثویشناک ہے کہ وہ علم دین کے بعض طلبہ بلکہ بعض نام نماد اہل علم میں بھی پائی جاتی ہے کہ انہوں نے تصوف کو دین سے خارج تو نہیں سمجھا گرنہ جانے کیوں یہ خیال کر جیٹھے کہ اس کا حاصل کرنا محض مباح یا مستحب ہے' شرعاً فرض یا واجب نہیں۔ املاح باطن بھی جو گئ تو جنت میں درجات بڑھ جائیں گے' نہ ہوئی تو جنت میں درجات بڑھ جائیں گے' نہ ہوئی تو جنت میں جانے گل ہری اعمال کافی ہیں۔

دو مری طرف جائل مدعیان تصوف کی گرم بازاری ہے جہنوں نے تصوف و طریقت کے اہمیت کو تو تشکیم کیا گراس کی حقیقت کو کم کر ڈالا۔ کی نے کہا" طریقت اور ہے' شریعت اور"۔"یہ بات اگرچہ شرع میں ناجائز ہے گر فقیری میں جائز ہے۔" ان لوگوں نے تصوف کو "راز سینہ ہہ سینہ" قرار دے کراس من گھڑت "راز"کی بنیاد پر دین کے کتنے ہی حرام کاموں کو طلال کر ڈالا' اور دین و تصوف کے نام پر الحاد و بے دین کا شکار ہو گئے۔

marfat.com

کی نے تویز گذوں کا اور کی نے مریدوں سے نذرانے وصول کرنے کا نام تصوف رکھ لیا۔ کی نے پیرصاحب سے بیعت ہونے ہی کو جنت کا پروانہ سمجھا' اور اصلاح نفس اور اعمال سے غافل ہو کر مطمئن ہو گئے کہ "پیرصاحب بخشش کرا دیں گے۔ "کی نے دل کی خاص قتم کی دھڑکنوں کو اور کی نے "غیب کی باتیں " بتلانے کو تصوف کا کمال سمجھ لیا۔ کی نے صرف تسیحات و وظا کف اور نوا فل کو تصوف و طریقت کا نام دے لیا اور ظاہر وباطن کی اصلاح سے بے فکر ہو کر کتنے ہی فرائض اور حقوق العباد کو پامال کر ڈالا۔ کی نے مبارح و سلوک کی معراج قرار دے کر بال بچوں' ماں' باپ اور اعزاء و اقارب سے کنارہ کئی اختیار گرلی' اور جنگوں اور غاروں میں ذندگی گزارنے ہی کو دین کا مقصد سمجھ بیٹھے۔

خرض یہ اور ای طرح کی بہت کی مراہیاں نصوف کے بارے ہیں پھیلی ہونی ہیں۔ انتما پندی کا دور دورہ ہے۔ ایک جانب افراط ہے دو سمری جانب تفریط۔ رسول عربی مراہیا ہوا دین افراط و تفریط کے پچول نظر راہ اعتدال ہے۔ وہ ترک دنیا کو دین نہیں کتا ' بلکہ دنیا کے تمام کاروبار کو شریعت کے قالب میں ڈھال کر نصوف کی راہ سے کار ثواب بنا دینا چاہتا ہے۔ وہ شریعت و طریقت کے نشاد کو نہیں جانا ' بلکہ دونوں کو ساتھ لے کر چلنے کا قائل ہے۔ وہ شریعت و شریعت جسم ہے تو طریقت اس کی روح ' نصوف "فقہ " کے بغیر تاکارہ ہے اور شریعت جسم ہے تو طریقت اس کی روح ' نصوف "فقہ " کے بغیر تاکارہ ہے اور شریعت جسم ہے تو طریقت اس کی روح ' نصوف "فقہ " کے بغیر تاکارہ ہے اور فریقت بغیر شریعت کے نزا فلفہ ہے اور طریقت بغیر شریعت کے زا فلفہ ہے اور طریقت بغیر شریعت کے زند قد و الحاد۔ "

الله تعالى بم سب كو ا فراط و تفريط سے محفوظ و مامون فرمائے ، آمين !

# تصوف: تلاش احسن کی ہمہ گیرتحریک

و اکثر نصدق حسین راجا و ائر یکٹر (ریٹائرو) دارالتر جمہ 'مقتدرہ قومی زبان اسلام آباد

# تصوف: تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک

#### ڈاکٹرتضدق حسین راجا

عنوان بالا میں شامل تین عناصر ترکیبی اہم اور غور طلب ہیں۔۔۔ اول یہ کہ تصوف سے کیا معنی ہیں اور یہ کہ تصوف سے کیا مراد ہے ' دوئم یہ کہ '' تلاش احسٰ '' کے کیا معنی ہیں اور سوئم یہ کہ تضوف ایک ہمہ کیر تحریک کی حیثیت سے ساڑھے چودہ سو سال سے کس طرح معروف عمل ہے۔

ایک بات ذہن نظین کرنے کی ضرورت ہے کہ تصوف کوئی الی شے نہیں جو باہر سے اسلام میں داخل ہوئی ہو ' یہ اسلام کا حصہ ہے اور اسلام کے اندر سے بی وجود میں آیا ہے۔ ہر چند کہ یہ اصطلاح بہت بعد میں استعال میں آئی لیکن تصوف یا فقر آنحضور مائی ہی حیات طیبہ کا حصہ تھا اور آپ مائی ہی نے اپنے محابہ کرام کو بھی اس کی تعلیم فرمائی قرآن علیم اور اعادیث نبوی مائی ہی تصوف سے مراد کر الی لیتے ہیں جس سے اللہ رب العزت کی قربت عاصل ہوتی ہے تو قرآن علیم کی درج ذیل آیات پر نظر پر تی ہے:

"اور پڑھے جاتام اپنے رب کا اور چھوٹ کر چلا آ اس کی طرف سب سے الگ ہو کر" (۷۳:۸)

marfat.com

"اے ایمان والو یاد کرو اللہ کی بہت سی یاد" (اسم: ۳۳)

"تو پڑھ جو اُتری طرف تیری کتاب اور قائم رکھ نماز بیٹک نماز روکتی ہے۔ جو اُتری طرف تیری کتاب اور قائم رکھ نماز بیٹک نماز روکتی ہے ہور اللہ کو خبر ہے جو تم کرتے ہو" (۲۹:۳۵)

' وہ لوگ جو ایمان لائے اور چین پاتے ہیں ان کے دل اللہ کی یاد سے' سنا ہے دل اللہ کی یاد ہی سے چین پاتے ہیں۔(۱۳:۲۸)

آنحضور ما المالی جب غار حرا میں خلوت نشین ہو کر اپ رب کے ذکر میں مورج ہیں تو تصوف کی عملی تعلیم کا آغاز تو پیس سے ہو جا ہے۔ حضرت عرق نے منبر پر خطبہ دیتے وقت جب اپ ساریہ " نای سپہ سالار کو' جو دور دراز کے ایک علاقے میں مصروف جنگ تھا فرمایا: "اے ساریہ پیاڑ کی طرف ہو جاؤ" تو یہ سب کیا تھا کوسوں کے فاصلے اور خلیفہ وقت کے درمیان حائل بردے کیے آٹھ گئے تھے؟ یقینا یہ تصوف اور فقر کی اس تعلیم و تربیت کے طفیل تھا جو خلیفہ وقت نے آقائے نامدار مالی آئی ہے حاصل کی تھی۔ بجرت مین مفیل تھا جو خلیفہ وقت نے آقائے نامدار مالی آئی ہے حاصل کی تھی۔ بجرت مین روحانیت کے بعد آنحضور مالی آئی مقت مینہ طیبہ میں مقیم رہے یہ ساری مت روحانیت کے حوالے سے آپ مالی کی خیات طیبہ میں مقیم رہے یہ ساری مت ورحانیت کے حوالے سے آپ مالی کی خیات طیبہ کا بہت اہم حصہ تھی۔ اس عرصہ میں آنحضرت مالی آئی کے زندگی میں تصوف کے کئی عملی نمونے دکھائی دیتے ہیں۔ جن کا خاطر خواہ حصہ صحابہ الکرام تک پنچتا رہا۔

تصوف کے بہت سے مقامات ایسے ہیں جو آنخضرت ما اللہ کی ذکر کی میں پائے جاتے ہیں آپ ما اللہ کی ذکر کی میں پائے جاتے ہیں آپ ما اللہ کی اپنی تعلیمات میں ان کا ذکر بطور خاص فرمایا ہے مثلاً توبہ ' زہد و تقویٰ ' فقر ' صبر ' توکل ' ایٹار ' سلیم و رضا ' حب البی اور خوف و رجا ' یہ سب سلوک کے مخلف مقامات ہیں جن کی طرف آنحضور ما اللہ کے خاص توجہ دلائی اور صوفیائے کرام اور اولیاء کرام نے بھی اپنے معقدین اور مریدوں کو ان سے روشناس فرمایا۔

ایک بارکی نے دھزت جنید بغدادی " سے پوچھا کہ تصوف کیا ہے؟ وَ مَوْفَ وَہ بِن جَن فَرِبایا۔ "تم اس کا ظاہری لئے رہو باطن کی بابت کچھ نہ پوچھو کیو مَلہ صوفی وہ بیں جن کا قیام اللہ کے ساتھ ہے اور وہی جانتا ہے۔ " (تذکرہ الاولیاء میں ۱۳۳۹) تصوف کا ذکر آنے پر ذہن محض ایک غلط فنی کی بنا پر قائم شدہ کچھ لوگوں کے اس اعتراض کی طرف مڑجاتا ہے کہ شاید صوفیاء کا مسلک تو ترک دنیا کا مسلک ہے حالا تکہ حقیقت اس کے بالکل پر عکس ہے خود مختلف پیغیروں ، ونیا کا مسلک ہے حالا تکہ حقیقت اس کے بالکل پر عکس ہے خود مختلف پیغیروں ، آنکھی اور صحابہ کرام نے اکل حلال مختلف ذرائع سے کمایا ، کوئی او ہے کو بگھلا کر ہتھیار بناتے تھے ، تو کوئی بردھی کا کام کرتے تھے ، کسی ذریعہ معاش کپڑے کا کاروبار تھا تو کمیں پارچہ بانی کو بطور بیشہ ابنالیا گیا تھا۔ حضرت معاش کپڑے کا کاروبار تھا تو کمیں پارچہ بانی کو بطور بیشہ ابنالیا گیا تھا۔ حضرت مدین علی میں خطول میں یہ طول من علی السلام ، حضرت علی می خطاطی میں یہ طول دیگھ سے صوفیاء کے ہاں بھی ذیادہ تر تجارت یا ذراعت کا پیشہ رائج رہا۔ انہوں نے "دست بہ کارو دل بہ یار" پر عمل کیا اور یکی تعلیم اپنے مریدوں انہوں نے "دست بہ کارو دل بہ یار" پر عمل کیا اور یکی تعلیم اپنے مریدوں انہوں نے "دست بہ کارو دل بہ یار" پر عمل کیا اور یکی تعلیم اپنے مریدوں انہوں نے "دست بہ کارو دل بہ یار" پر عمل کیا اور یکی تعلیم اپنے مریدوں اور عقیدت مندوں کو دی۔

مختلف ادوار میں بزرگوں نے تصوف یا فقر کی تعربیف اپنے اپنے انداز میں فرمائی۔ ایک بزرگ نے فقر کی تعربیف یوں کی ہے:"فقریدن کی مفلس ہے' ذہن کاغنا ہے اور دل کی زندگی ہے' اللہ کی راہ پر چلنا فقر ہے۔"

marfat.com

کر ذکر الی کی اہمیت کا عملی ثبوت پیش کیا اور اِپ مریدوں کو بھی اس کی تعلیم فرمائی۔ اسی ذکر الی کے مشغلہ کو قرآن تھیم میں نماز \*بخلانہ سے بهتر بتایا گیا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہو تا ہے:

'' بینک نماز روکتی ہے بے حیائی سے اور منکر سے مگر ذکر الی اس سے بیٹھ کر ہے ''(۵:۲۹)

آنخضرت ما المراقظ اور خلفائ راشدین کے عمد تک تو نبی کریم ما اللہ کیا حیات طیبہ ہی نے بعد کے آنے والے دور کے لئے تصوف کے خدوخال مقرر کیئے تھے گر تابعین کا دور آیا تو دو مشہور نام سامنے آئے: حضرت اولیں قرنی اور حضرت حسن بھری ہے۔ اس دور تابعین میں ان دو بزرگول کی ذات سے بعض الی چزیں وجود میں آئیں جن کو حب الی سے تعبیر کیا گیا۔

"حب" اور "خوف" اصطلاحات تصوف میں حال ہیں اور دونوں ان حضرات کی زندگیوں سے ظاہر ہیں۔ اس لحاظ سے تاریخ تصوف اسلام میں انہیں ان احوال کا بانی قرار دیا جاتا ہے۔ حضرت اولیں قرنی " آنحضرت ما اللہ اللہ کے عمد میں زندہ تھے لیکن وہ حضور ما اللہ اللہ کے دو سرے صحابہ کرام کی طرح آنحضور ما اللہ کہا کے ساتھ اپنی لیل و نمار نہیں گزار سکے تھے۔ آپ ما اللہ انہا کہ صحابہ کرام سے مخاطب ہو کر فرمایا: "قرن میں اولیں نای ایک مخص ہے " قیامت کے دن وہ بقدر ربیعہ و معنر کی بھیڑوں کے میری اُمت کے لوگوں کی شفاعت کرے گا۔ " یہاں تک فرمایا اور پھرروئے سخن حضرت علی " اور حضرت علی " اور حضرت علی طرف یوں بھیرا:

روتم اس کو دیکھو گے وہ ایک مخص ہے میانہ قد اور بالوں والا اس کے بائیں پہلو پر مقدار درہم ایک سفید داغ ہے مگروہ سکہ کا داغ نہیں اور اس کے باتھوں اور ہتھیلیوں پر بھی اس فتم کے نشانات ہیں جب تم اس کو دیکھو تو میرا سلام پنچا کر کہنا کہ میری اُمت

کے حق میں وعا کرے۔"(کشف المجوب: ١٦)

بر صغیر پاک و ہند میں اسلامی تصوف کا رواج پانچویں صدی ہجری میں ہوا ابتداء میں تین بڑے سلال تھے: قادریہ 'تقشبندیہ 'سروردیہ ' پھران میں اضافہ ہو تاگیا اور تصوف کے جو نے سلسلہ وجود میں آئے ان میں چشتیہ ' شاذلیہ 'او۔سیہ ' فردوسیہ ' قلندریہ شامل تھے۔

"عراق کے شرسلمان پاک (قدیم مدائن) میں حضرت سلمان

marfat.com

فاری ٹاکے مزار کے قریب دو اور صحابہ کرام ٹاکے مزار ہیں۔ ایک حضرت حذیفہ ف اور دو سرے حضرت جابر بن عبداللہ ف ۔ ان کے مزارات قبل ازیں دجلہ کے قریب واقع تنے لیکن بعد میں ان کو و مری جگہ منتقل کر دیا گیا۔ ۱۹۳۲ء میں عراق کے شاہ فیصل اول نے خواب میں دیکھا کہ حضرت حذیفہ " اس سے فرما رہے ہیں کہ مجھے اور جابر بن عبداللہ ٹاکو بہاں ہے سمی دو سری جگہ منقل کر دو کیونکہ دریا اینا راستہ بدل رہا ہے اور اس کا پانی جاری قبروں تک پہنچ گیا ہے۔ بادشاہ کی سمجھ میں کچھ نہ آیا تو دوسری رات کی خواب مفتی اعظم عراق نے دیکھا کہ بادشاہ کی توجہ اس طرف دلاؤ۔ مفتی اعظم عراق کے وزیر اعظم نور سعید پاشا کے پاس پہنچے اور اے ساتھ لے کر بادشاہ کے باس مسئے خواب سنایا تو بادشاہ نے بتایا کہ وہ بھی سے خواب مسلسل دو رات ہے دیکھتا رہا ہے۔ شاہ فیمل اول نے مفتی اعظم سے كماكه مزار كھولنے كافتوى دے ديں تو ميں اس كا تھم دے دول كا۔ تحریری فتوی جاری ہوا۔ جج کا زمانہ قریب تھا جج کے دس روز بعد مزارات نماز ظهرکے بعد عظیم اجتاع کے سامنے کھولے گئے۔ لوگوں نے دیکھاکہ دریائے وجلہ کا پانی مزارات کے اندر رسنا شروع ہو چکا تھا۔ محابہ کرام کے کفن تک میچ حالت میں تھے۔ ان کی وا رُحیال ہمی این اصلی حالت میں تغییں حالانکہ ان کو دفن ہوئے مدیاں مزر چی تمیں۔ اس سے بھی حیرت انگیز بات بیا تھی کہ محابہ کرام کے آ تھوں کی چک تک ہاتی تھی وہ تھلی ہوئیں تھیں اور یوں لگتا تھا جیے امتداد زمانہ بھی أے ماند نہ كرسكا تھا۔ اس موقع ير نام مرامی وُاکٹر بھی موجود شخے ایک جرمن ماہر چٹم بھی ان میں جیران کھڑا تھا۔

اس نے اپنے مسلمان ہونے کا اعلان کر دیا تھا۔ شیشے کے تابوت بنوا کر دونوں صحابہ کرام سے اجسادا کو بردے احترام کے ساتھ دفن کیا گیا۔ ایک جرمن فلم کمپنی نے تدفین کی پوری کاروائی دکھائی۔ بھریہ دستاویزی فلم بغداد کے سینما گھروں میں دکھائی گئی جس سے بہت سے عیسائی اور یہودی مسلمان ہوئے۔"

ایا ہی ایک واقعہ سلطان العارفین حضرت سلطان باہو "کے بارے میں ارخ کا حصہ بن گیا ہے "آپ کی قبر مبارک بھی دریا کے قریب تھی اور دریا کا پانی اس کے اندر رہے لگا تھا خواب میں حضرت نے اس طرف توجہ دلائی تو لوگوں نے دیکھا کہ آپ کا جمد خاکی بھی صحیح سلامت تھا جے نئ جگہ دفن کیا گیا۔ کفن تبدیل ہوا تو پہلے کفن کے چھوٹے چھوٹے گلڑے بطور تبرک زائرین میں تقسیم کیئے گئے۔ حضرت باہو" فرماتے ہیں:

ظاہر باطن عین حیاتی ہُو' ہُو پیا سنیوے ہُو نال فقیر تنمال دا باہو قبر جنہاں دی جیوے ہُو

(پنجابی)

ظاہر باطن حق سے ہُو' ہُو کی آواز ہی آئے ہُو نام فقیر ہے باہو ان کا جن کی لحد بس جائے ہُو

(اردو ترجمه)

جب صورت حال یہ ہو تو کون کمہ سکتا ہے کہ اللہ کے یہ ولی پوند خاک ہو مجے۔ یہ تو عالم برزخ میں رہ کر بھی اس عالم رنگ و بو میں اپنا تصرف کر لیتے بیں ' روحانی طور پر بھی اور جسمانی طور پر بھی۔ یہ طاقت بقول علامہ اقبال اللہ نے نبی آخر الزمان حضرت محمد مار تاریخ اور آپ مار تاہیج کی امت کے اولیائے کرام

marfat.com

کو عطا کر رکھی ہے۔

نگاہ کے تیج باز صوفی کا ذکر آتے ہی راقم کا ذہن ایک امرکی نو مسلم پروفیسر جیفرے لینگ کے اسلام قبول کرنے کے واقعہ کی طرف مڑگیا ہے اور مولانا غسان یاد آگئے ہیں جن کے ہاتھ جیغرے لینگ نے اسلام قبول کیا۔ پروفیسر جیفرے ہو آج کل ایک امرکی یونیورٹی ہیں ریاضی کے پروفیسر ہیں دس سال تک بار بار ایک ہی خواب دیکھتے رہے۔ خواب کی تعبیران کے اسلام قبول کرنے پر سامنے آئی۔ پروفیسر جیفرے ایک روز سینٹ اسمیشن چرچ کے قبول کرنے پر سامنے آئی۔ پروفیسر جیفرے ایک روز سینٹ اسمیشن چرچ کے مسلم عقب میں واقع ایک چھوٹی تی مجد دیکھنے گئے جس کا انتظام یونیورش کے مسلم طلبہ کے ہاتھ ہیں تھا۔

جیفرے اپنی تعنیف "Struggling to Surrender" (جس کا راقم نے اردو ترجمہ "سراتیلیم خم ہے " کے نام سے کیا) میں لکھتے ہیں کہ مجد میں ان کی ملاقات عبدالحنان نامی ایک مسلمان سے ہوئی جو ملائشیا سے تعلق رکھتے تھے جیفرے اسلام کے بارے میں ان سے سوالات پوچھتے رہے گر تیلی نہ ہوئی وہ واپس جانے کے لئے اُٹھنے لگے تو مجد کا دروازہ کھلا اور ایک صاحب اندر داخل ہوئے غسان نام تھا اور سعودی عرب سے تعلق رکھتے تھے جیفرے اینک غسان کا طیہ اس طرح بیان کرتے ہیں:

"فی ایک ایسے فیض کا ہیولا دکھائی دیا جس کی بردی سی داڑھی نخوں سے اوپر تک چغہ تھا پاؤں میں سینڈل تھے 'سرپر پگڑی اور ہاتھ میں عصا۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کا طیہ لگنا جو کوہ سنائی سے واپس لوٹ رہے ہوں شخصیت مسحور کن تھی اور کسی بالجی کردار سے ملتی جلتی صورت تھی۔ مجھے رکنا پڑا۔ وہ مرد بزرگ خاموشی سے اندر داخل ہوئے اور ایسالگا جیے انہوں نے ہمیں دیکھا ہی نمیں۔ میں نے محسوس کیا جیے آئیسیں تقریباً بند کیئے 'سرزرا سا اوپر اُٹھائے میں نے محسوس کیا جیے آئیسیں تقریباً بند کیئے 'سرزرا سا اوپر اُٹھائے میں نے محسوس کیا جیے آئیسیں تقریباً بند کیئے 'سرزرا سا اوپر اُٹھائے

وه كوئى دعا ما نَكَّت اندر داخل بهوئے تھے۔"

مولانا غسان جو محض امام مسجد ند سے ایک صوفی اور فقیر سے ان کے بارے میں پروفیسر جیفرے لینک مزید ای کتاب میں لکھتے ہیں:

"من ہے دکھے چکا تھا کہ غسان کو ایک انو کھا عطیہ الی حاصل تھا انہیں ایک الهای اور وجدانی وصف سے نوازا گیا تھا جو کسی روحانی رہنما کے لئے بہت ضروری ہوتا ہے۔ مجھے آگے جل کر اس بات کاعلم ہوا کہ امریکہ اور امریکہ سے باہران کے پیروکاروں اور متعقدین کا ایک وسیع حلقہ ہے۔۔۔ جب تک انہوں نے اپنی بات کمل نہیں کرلی مجھے یوں نظر آیا جسے وہ کسی روح کے تصرف میں ہوں۔۔۔ "(مرتتلیم خم ہے ص ۲۷)

ہم نے دیکھا کہ کس طرح ایک صوفی و فقیر نے پروفیسر بیفرے لینگ بیت اعلیٰ تعلیم یافت کر رومن کیتھولک کو کلمہ شادت پڑھا کر مہد سے رخصت کیا یمال اس بات کا ذکر ضروری ہے کہ بیفرے لینگ اسلام قبول کر چکے تب اس خواب کی تعبیراس صورت میں سامنے آئی کہ پورا خواب جاگے میں عملا ایک کمرہ کی اس معجد میں دہرایا گیا جس کی پوری تفصیل پروفیسر میفرے کی اس تفنیف میں (اور راقم کی طرف سے اس کتاب کے ترجے "سر جیفرے کی اس تفنیف میں (اور راقم کی طرف سے اس کتاب کے ترجے "سر جیفرے کی اس تعنیف میں (اور راقم کی طرف سے اس کتاب کے ترجے "سر جیفرے کی اس تعلی جا سکتی ہے۔

آئے دیکھتے ہیں کہ تصوف اس ہمہ گیر تحریک کے طور پر کس طرح سرگرم عمل ہوا جو تلاش احسن میں ممدو معاون ثابت ہوتی ہے۔ وہ "احسن" کیا ہے۔۔۔ دیدار ذات باری تعالی ہے 'ایمان ویقین کی دولت ہے حب الی ہے اور ایک پیرو و مرشد 'ہری و رہنما' فقیر اور صوفی اس کے حصول کے لئے

marfat.com

ائیے مریدوں' عقید تمندوں' پیرو کاروں کو تیار کرتا ہے۔ اس تیاری میں وہ ا نہیں پہلے دنیاوی زندگی کی آلائٹوں سے صاف کرتا ہے تاکہ گوہر مقصود تک رسائی آسان ہو جائے۔ اب اولیاء کرام اور صوفیائے کرام نے زاوہوں' تکیوں سے نکل کر خانقاہوں' خانقابوں سے ملحقہ مدرسوں کو مراکز رشد و ہدایت بنا لیا تھا۔۔۔ تحریک ایک تھی' منزل ایک تھی منزل تک حصول کے طریقے ظاہراً مختلف نظر آتے تھے گر دراصل وہ بھی ایک تھے۔۔۔ ہیڈ کوارٹر ا یک نھا جس کی حیاوئیاں مختلف تھیں۔ صوفیاء کے ہاں اساسی باتیں کیسال تگر ر مز و آثار مختلف ہوتے ہیں۔ قیض پانے والے شہروں' قصبوں' اور چھوٹے چھوٹے گاؤں سے تھنچے ملے آتے ہیں دین بھی سکھایا جا رہا ہے۔ اس دنیاوی زندگی کے اصول بھی بتائے جا رہے ہیں جس پر آنے والی وائمی زندگی کا انحصار ہو تا ہے۔ اکل طال کی اہمیت کا درس بھی شامل تعلیمات ہو تا ہے تو ذکر الی ے قلوب کو روش و منور کرنے کے طریقے بھی سکھائے جاتے ہیں جمال ان صوفیاء کے مختلف ورجات ہوتے ہیں وہیں مریدوں عقید متندول کے ورجات بھی جدا جدا ہوتے ہیں کسی کو اللہ کے خوف میں سیای بھرتی کیا جا رہا ہے تو کسی کو اس کی روحانی اہلیت و صلاحیت کی بنیاد پر اس فوج میں اعلیٰ عمدہ پر فائز کر کے کندموں پر اعلی عدے کے ملے (Pips) سجائے جا رہے ہیں جسمانی پیاریوں کے لئے ان کو دعاؤں سے بھی نوازا جاتا ہے جن کے بارگاہ رب العزت میں قبولیت پانے میں دہر نہیں لگتی تو علاج معالجہ کے لئے دواؤں کے استعال کی طرف بھی ہدایت فرمائی جا رہی ہے۔

را قم نے اپنے آبائی گھروں میں ایک عزیز کی کایا پلتی دیکھی۔ محمہ افضل نام ہے آج بھی بنید حیات ہیں۔ بہت عرصہ پہلے کئی برس تک سود پر روہیہ دیتے تھے۔ حضرت سلطان باہو" کے خانوادہ کے ایک بزرگ کے ہاتھ پر بیعت کی تو قلب و ذہن روشن ہو گئے نہ صرف سے کہ سودی کاروبار چھوڑ دیا بلکہ گھر

تلاش احسن کی ہمہ کیر تحریک کے حوالہ سے عبدالجبار ڈیز لکھتے ہیں: "تصوف اسلام کا روحانی طریق ہے۔ اسلام سے اس کی وابنتگی ہزار برس سے اور چلی جاتی ہے۔۔۔ اس کا مزاج سلوک و عرفان والا ہے۔ مغربی علماء نے اسے اسلامی مشرم کے نام سے اس وجہ سے تعبیر کیا ہے کہ عیمائیت اور دو سرے نداہب میں مسرنم کی جو شکلیں ہیں ان سے اس کی بہت مشابہت ہے گر عیسوی مسرم کے برعس اسلامی تصوف میں ایک تاریخی تنکسل ہے اس کی حیثیت ایک ادارہ کی ہے جس سے ہر دور میں لاکھوں کی تعداد میں مرید وابسته ہوتے ہیں۔ اگر ہم عالم اسلام پر نظر ڈالیں تو شاید ہی کوئی ایبا علاقه نظر آئے گا جمال صوفیاء کا کوئی نه کوئی "سلسله" موجود نه رہا اور موجود نه ہو۔ اور تو اور اشتراکی روس کی وسطی ایشیائی ریاستوں میں جہال اسلامی محروہوں کو دیانے کی بہت کوششیں ہوئیں مدارس اور مساجد میں قفل ڈال دیئے گئے تھے مگر پھر بھی بڑی تعداد میں مسلمان نظر آتے ہیں جو کسی نہ کسی صوفی سے مسلک ہیں اور اینے مرشد سے ہدایت لے کر سلوک کی راہیں طے کرتے ہیں۔ یوری اسلامی دنیا میں آج بھی جابجا صوفیوں کے آستانے موجود ہیں۔ بیہ

marfat.com

ٹھکانے عربی میں زاور اور فارس میں خانقاہ کے نام سے معروف ہیں۔۔۔"

(اسلامی روایت: ص ۱۲۵)

تصوف نے تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک کی شکل اختیار کی تو اس میں اہل ظاہر بھی شامل سے اور اہل باطن بھی۔ کمیں کمیں یہ دونوں ایک بی شخصیت میں بہتے ہو گئے سے مثلاً بغداد کے عظیم المرتبت صونی مضرت عبدالقادر جیلانی بیں۔ اور پیچھے لوث کر جائیں تو حضرت علی میں باطنیت اور ظاہریت کا حسین امتزاج دکھائی دیتا ہے لیکن آپ کا روبے نحن صرف صوفیوں تک محدود نہ تھا بلکہ اس میں اسلام قبول کرنے والے عالم لوگ بھی شامل سے والیت و تصوف کا منبع حضرت علی می وقصور کیا جاتا ہے 'جس کے سوتے سرکار مدینہ مالیکھی کی ذات با برکات سے پھوٹے ہیں۔ آپ مالیکھی نے اپنی آپ کو علم کا شراور حضرت علی می کو اس شرکا دروازہ کما تو اس علم میں علم میں طاہری و باطنی دونوں شامل سے۔ اس سے وہ نقر بھی جدا نہ تھا جس کے بارے طاہری و باطنی دونوں شامل سے۔ اس سے وہ نقر بھی جدا نہ تھا جس کے بارے میں آخضرت مالیکھیل نے "الیکھیل کے اس سے وہ نقر بھی جدا نہ تھا جس کے بارے میں آخضرت مالیکھیل نے "الفقر فخری" فرمایا تھا۔

اسلامی روایت کے عنوان سے تحریر کی جانے والی کتاب میں (جے اردو کے قالب میں انتظار حسین نے ڈھالا) عبدالبار ڈیز تفوف کی اس ہمہ کیر تحریک کے حوالہ سے صوفیاء کو علاء پر ترجیح کا ایک علیمدہ نکتہ پیش کرتے ہیں۔

دنیائے اسلام میں صوفیاء نے علاء کو وحی کے مافیہ پر اس طرح
کی موٹر اجارہ داری قائم نہیں کرنے دی۔ صوفیاء اکثر علائے ظاہر کا
ذکر یوں کرتے ہیں کہ بیہ لوگ قرآن کا ایک محدود تصور رکھتے ہیں۔
اس کی وجہ بیہ ہے کہ وحی کی مد میں جو علامتیں پنال ہیں ان سے وہ
انکاری ہیں یا یوں کئے کہ قرآنی الفاظ میں جو روحانی حقیقیں پوشیدہ

#### ہیں انہیں بیہ لوگ رد کر دیتے ہیں۔۔۔"

(اسلامی روایت: عبدالببار ڈیز)

تلاش احس کی ہے ہمہ گیر تحریک آٹھویں صدی میں پنجی تو حامیان شریعت اور حامیان طریقت کے در میان کوئی تصادم نہ تھا لیکن اموی خلافت کے زوال کے بعد جب عباسیوں کے عروج کا دور آیا تو علائے دین اُمور مملکت کی طرف راغب ہونے گئے تھے اور پھر نویں صدی میں اسی بنیاد پر علاء اور کی طرف راغب ہونے گئے تھے اور پھر نویں صدی میں وقت کے ساتھ صوفیاء کے در میان مخاصت و آویزش کا آغاز ہوا جس میں وقت کے ساتھ ساتھ اضافہ ہو تا گیا جو دسویں صدی عیسوی کے آغاز میں منصور طاح کے مسئلہ یا آگر اُئل یا تھا۔

امام غزالی تے وسویں صدی کے ایک بزرگ ابوطالب کی کی تھنیف "قوت القلوب" ہے استفادہ کرتے ہوئے "احیاء علوم الدین" تحریر کی جے شریعت و طریقت میں مفاہمت کی ایک اہم کوشش تصور کیا جاتا ہے برصغیر پاک و ہند میں جب حکومت وقت نے مخلف ادوار میں خانقاہوں کی طرف سیای اغراض کے لئے رجوع کیا اور اپنی مالی سرپرتی کی پیشکش کی تو ایسے شخ طریقت نے جو دنیاوی مال و دولت ہے بیاز سیاست کی آلائشوں ہے اس نظام اور تحریک کو بچانا چاہتے تھے 'کنار کشی افتیار کر لی تھی۔ اس صورت حال میں تلاش احدن کی ہیے ہمہ گیر تحریک بایں معنی متاثر ہوئی کہ کمیں کمیں نام نماد تلاش احدن کی ہیے ہمہ گیر تحریک بایں معنی متاثر ہوئی کہ کمیں کمیں نام نماد طرفیاء نے روحانیت کا لبادہ اوڑھ کر خوب دنیا کمائی۔ اور فقر و درویش کے لئے بدنای کا باعث ہے۔

تصوف جب تلاش احسن کی میہ ہمہ گیر تحریک بنا ہے تو اس سارے علل میں شخ طریقت یا بیرہ مرشد کو مرکزی حیثیت حاصل ہوتی ہے۔ جو اپنے زمانہ میں نمائندہ رسول اکرم ملائلی ہوتا ہے۔ فیض کی ان ہی صورتوں نے قرآن و سنت رسول ملائلی میں پوشیدہ پیغام کو روایتی چو کھنے کے اندر تمام و

marfat.com

کال برقرار رکھا گرجب امتدداد زمانہ سے امتوں کو غفلت آگیرتی ہے اور وحی کا پیغام زائل ہونے لگتا ہے تو صوفیاء فقراء کا فیضان ملت اسلامیہ کے قلوب سے زائل نہیں ہونے دیتا۔ یمی پیغام اس ہمہ گیر تحریک کا گو ہر مقصود ہے 'تلاش احسن ہے۔ اس تحریک کو کمزور کرنے کے لئے جدیدیت پند مسلمان جتنی بھی تاویلات پیش کرتے ہیں سب کی سب ان مغربی سکالرز سے مسلمان جتنی بھی تاویلات پیش کرتے ہیں سب کی سب ان مغربی سکالرز سے مستعار ہوتی ہیں جن کے خیال میں تصوف اسلام میں باہر سے داخل ہونے والی کوئی چیز ہے۔ یہ حضرات اسلامی تصوف کے ڈانڈ نے ہندو مت 'عیسائیت' نو افلا طونیت سے ملانے کی ناکام سعی و کوشش میں گئے رہتے ہیں۔

برصغیریاک و ہند سے باہر نظر دوڑائیں تو بیہ تحریک شالی افرایقہ میں شاذلیہ سلسلہ کے ذریعہ پھیلی' ہندوستان میں چشتیہ سلسلہ ہے' وسطی ایشیاء میں نقتبندیہ سلملہ کے ذریعہ اور قادریہ سلملہ نے مغربی افریقہ سے چین تک تضوف کو حلاش احسن کی حلاش میں ایک ہمہ کیر تحریک کے طور پر جاری رکھا ہے۔ سوڈان ومثق شام معر ترکی اور مراکش میں صوفیاء نے اس تحریک کو زندہ رکھ کر اشاعت وین کے لئے بڑا کام کیا ہے۔ بربروں ' تاثاریوں' ترکوں' اناطولیائی باشندوں اور ملایا کے لوگوں کو مشرف یہ اسلام کرنے ہیں ان صوفیاء نے بردا اہم کردار ادا کیا جو کسی ایک مرکزیر نہیں رکتے تھے بلکہ سفر اختیار کر کے لاتعداد افراد کو دائرہ اسلام میں داخل کر رہے تھے۔ چین میں اس تحریک کے حوالہ ہے ابن بطوطہ نے اپنے سفرنامہ میں خنصہ کا ذکر بطور خاص کیا ہے جہاں ایک ایسا زاویہ تھا جس کا نام عثانیہ تھا' اس میں صوفیاء کی ا یک بوری جماعت مقیم تھی۔ ماضی میں نصف صدی پیچھے لوٹ کر جائیں تو پت چتا ہے کہ مصر میں ۱۹۵۲ء کے انقلاب کے بعد جامعات کی سطح پر نوجوان طلبہ تضوف کی طرف زیادہ ماکل ہوئے آج بھی وہاں ذکر کی مجالس منعقد ہوتی ہیں اور بوں میہ تحریک وہاں زندہ تو ہے لیکن اس میں وہ دم خم نہیں جو ہونا چاہیے

تفا کو نکہ انہیں کوئی ایبا رہنما و رہبر میسر نہیں جو اس سلسلے میں ان کی رہنمائی
کر سکے۔ ۱۹۵۰ء میں الجیریا میں اس تحریک کے ثمرات یوں سامنے آئے کہ پانچ
لاکھ افراد تین اہم سلسلول میں رحمانیہ (ظوتیہ) شاذلیہ اور قادریہ سے وابستہ
ہوئے۔ اب تو مزید بچاس برس گزر بچے ہیں یقینا اس تعداد میں خاطر خواہ
اضافہ ہوا ہو گا۔

اناطولیہ میں عمد سلجوق بردا اہم تھا کیونکہ تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک نے اسلامی تمذیب کے بھلنے بھولنے کے اس عمد میں بردا کام کیا تھا۔ ساویں صدی میں خصوصاً منگولول کے حملول کے دوران صوفیاء نے وسطی ایشیاء سے کثیر تعداد میں اناطولیہ کا رخ کیا تھا۔

ستردیں اور اٹھارویں صدی میں خانقاہوں کی ایک نئی قتم زیارت وجود میں آئی۔ یہ زاویوں سے بھی چھوٹے مقامات تھے جہاں ایک سلسلہ سے وابسة لوگ سمی پیرو مرشد' ہادی و رہنما ہے آ کر ملتے' تجدید تعلیمات کے تجربہ ہے تحزرتے اور وہاں مقیم ولی اللہ کے ہاتھ پر بیعت کرکے واپس لوٹ جاتے ہیں۔ بیعت کے بعد یمال سے لوٹنے والوں کی دنیا بدل دی گئی ہوتی ہے۔ مقصد حیات کے امرار و رموز کھل جاتے ہیں۔ فکر آخرت دامن میر ہو کر مرضی مولا ذہمہ اولی کا فراموش شدہ سیق یاد کرا دیا گیا ہوتا ہے۔ زندگی گزارنے کا قرینہ آجاتا ہے۔ سمی فقیر' صوفی' مرد قلندر کا دامن تھامنے والا اگر آجر ہو تو اجیرے اس کا بر ماؤ بدل جاتا ہے ' تاجر ہے تو تجارت کے اصول بدل جاتے میں 'باپ ہے تو بچوں سے معاملہ اور طرح کا ہو جاتا ہے ' ہمایہ ہے تو ہما لیگی کے بھولے ہوئے حقوق یاد آ جاتے ہیں انسانوں سے تو کیا اب تو پالتو جانوروں تک سے وہ محبت اور مرمانی سے پیش آنے لگتا ہے۔ دیکھنے والوں کو جیرت تو اس بات پر ہوتی ہے کہ تھی سلسلے سے وابنتی کے بعد لوگوں کی زندگی میں فوری تبدیلی آ جاتی ہے یہاں تک کہ مدرسہ و کالج کی تعلیم حاصل نہ کر کئے

marfat.com

والے انسان بھی تصوف کی زبان ہو لئے لگتے ہیں 'وہ اصطلاحات ہو خالصتاً نقر کی اصطلاحات ہیں اور بڑے پڑھے لکھے حضرات کے لئے بھی ثقیل اور مشکل ہوتی ہیں 'یہ لوگ ان اصطلاحات کی تفہیم میں ذرا بھی دفت محسوس نہیں کرتے۔ ہیاں کہیں کہی تبدیلی کے آثار دور دور تک نظرنہ آئیں وہاں پیرو مرید دونوں کو اینا محاسبہ کرنے کی ضرورت ہوگی۔

راہ حق کی اس تحریک ہیں حضرت امام غزالی ؓ پر جو اُمور منکشف ہوئے ان کا ذکر وہ اس طرح فرماتے ہیں:

"راہ حق میں مجھ پر ایسے امور مکشف ہوئے جن کا اعاظہ میرے لئے ممکن نہیں۔ البتہ میرا یہ بقین ایمان بن گیا ہے کہ صوفیاء ہی کا گروہ وہ گروہ ہے جو اللہ تعالیٰ کے رائے پر گامزن ہے ان کی سیرتیں تمام لوگوں کی سیرتوں سے بہتر ہیں اور کے اخلاق سب سے زیادہ خوبصورت ہیں بلکہ اگر تمام عظندوں کی عقل اور حکماء کی حکمت اور علماء کے علم کو جمع کیا جائے تاکہ صوفیاء کی سیرت و اخلاق میں کوئی تبدیلی پیدا کی جاسکے اور اس کی طرز اخلاق اور حسن سیرت کے مقابلہ میں کوئی نمونہ پیش کیا جائے تو یہ بات ناممکن ہوگی اس لئے ان کے مقابلہ میں کوئی نمونہ پیش کیا جائے تو یہ بات ناممکن ہوگی اس لئے ان کے ظاہر و باطن سے صادر ہونے وائی ہر شے نور نبوت سے ماخوذ ہوئے اور نور نبوت سے ماخوذ میں جس سے کہ فیض کیا حالے۔۔۔"

تصوف صدیوں سے تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک کے طور پر اللہ کے ان برگزیدہ بندوں کے طفیل زندہ تابندہ ہے جنہوں نے اس کام کے لئے اپنی ابن برگزیدہ بندوں کے طفیل زندہ تابندہ ہے جنہوں نے اس کام کے لئے اپنی اپنی زندگی وقف کر رکھی ہے۔ اس طویل عرصہ میں تصوف پر دور انحطاط بھی کئی بار آیا جس سے یہ تحریک بھی متاثر ہوئی لیکن وہ عرصہ گزر گیا اور یہ تحریک

پہلے سے زیادہ کامیابی کے ساتھ آگے بڑھی۔ ایسے ہی ایک دور کا ذکر حضرت دا تا تیج بخش نے ''کشف المجوب'' میں کسی بزرگ کی سیاہ پوشی کے حوالہ سے یوں فرمایا ہے:

"ایک بے علم مدی فقیرنے ایک بزرگ سے پوچھا کہ حضرت آپ نے سیاہ پوشی کیوں افتیار فرہا لی ہے۔ آپ نے جواب دیا: حضور مالکی ہیں چیوڑ گئے سے: فقر' علم' شمشیر' شمشیر تو ملاطین نے لے لی گراس کے موقعہ و محل پر اسے استعال نہ کیا۔ علم علماء نے افتیار کیا گراسے پڑھانے تک ختم کر دیا۔ فقر فقراء نے افتیار کرلیا گراسے آلہ غناو حصول مال بنالیا۔ میں نے ان شخراء نے افتیار کرلیا گراسے آلہ غناو حصول مال بنالیا۔ میں نے ان شخوں کے غم میں سیاہ پوشی افتیار کرلی ہے۔ "

بیمویں صدی میں نصوف۔ تلاش احسن کی ہمہ گیر تحریک کے حوالہ سے پاکستان میں ابتلا و امتحان کے دور سے بھی گزرا اور دنیا جو اب سمٹ کر گلویل و بیلے بن گئی ہے اس سے فائدہ اُٹھاتے ہوئے دور دراز کے ملکوں تک مجی یہ تحریک پھلی۔

اس صدی کے آخری نصف جھے میں اس تحریک نے ایشیاء و افریقہ سے
امریکہ اور یورپ کا رخ کیا۔ اشاعت دین کاکام بھی ہوا جس کے نتیج میں بہت
سے نومسلم دائرہ اسلام میں داخل ہوئے۔ اور نصوف کے مختلف سلسلوں کے
بزرگول نے ان بیشار نوجوانوں کو ذکر الی کی لذت سے مرشار کیا جس سے ذکر
کے طفول میں امریکہ اور یورپ کے کئی ملکوں خصوصاً انگلتان میں اضافہ ہوا۔
راقم نے تین چار سال قبل برطانیہ میں ایسے کئی طفے دیکھے ان میں شرکت کی
اور ایسے نوجوانوں سے ملاجو مادر وطن میں رہنے والے نوجوانوں کی نسبت بمتر
ماعلی مسلمان خے۔

بیبویں صدی کا ذکر آتے ہی ذہن میں کئی ایس محافل میلاد کی یاد تازہ

marfat.com

ہو جاتی ہے جن میں ملک کے نامور نعت خوانوں نے آنحضور مراقیا کے کا را گاہ میں گلہائے عقیدت پڑھاور کئے وہ اپنا ہدیہ عقیدت مدحت رسول مقبول مراقیا کے ذریعہ پیش کرتے ہیں جس کا اظہار محلف نعت گو شعراء کے نعتیہ کلام کے ذریعہ ہوتا ہے۔ اس صدی کے آخری دو عشروں میں الی محفلوں کا انتقاد عام ہوگیا ہے جن کا دائرہ وطن سے بیرون وطن تک پھیل گیا ہے بظاہر تو یہ محفل میلاد رسول اللہ مراقیا ہوتی ہے جو ذکر محبوب خدا شاہ مرسلال حضرت محمد مراقی ہوتی ہے جو ذکر محبوب خدا شاہ مرسلال حضرت محمد مراقی ہوتی ہو گئی ہو ہوتی ہے اور عشق رسول مراقی ہو گئی ہو جات کے مرشاریہ نوجوان تصوف کی اس ہمہ گیر تحریک میں شامل ہو کر خلاش احن میں اپنے دو سرے ساتھیوں کو بھی شریک کرنے کے لئے سرگرم عمل ہو جاتے ہیں۔ جو احباب نہ کورہ محفلوں کو سجانے کا اہتمام کرتے ہیں 'وہ لا تق تحسین ہیں اور مبارک باد کے مستحق ہیں۔

الف الله چمبے وی بوئی مرشد من میرے وچ لائی ہو نفی اثبات دا بانی ملیا ہر ہر رسے ہر جائی ہو

(ترجمہ): اللہ چنبیل کی ہوئی من میں میرے مرشد نے ہی لگائی ہُو

نفی اثبات کا پانی ملا تو رگ رگ میں الرائی ہُو

خیال گزرا ایسے دل بھی کس قدر خوش نصیب انسانوں کے ہوتے ہوں

گے جن کو چنے کی یہ ہوئی میسر آ جائے۔ آج کے سیمینار میں میرے مقالے کے

عنوان میں جس "تلاش احسن" کا ذکر ہے وہ یقینا کی چنبے دی ہوئی ہے جس کا ذکر سلطان العارفین نے فرمایا ہے گر اسے مرشد کے ساتھ مشروط فرما دیا ہے۔ آیئے سب مل کر صمیم قلب سے دعا کریں کہ ہم میں سے وہ احباب جنسیں مرشد کامل کی تلاش و جبتی ہے انہیں کوئی ایبا مرشد و ہادی نصیب ہو جائے جو یہ کام سرانجام فرما دے۔ (آمین)

marfat.com

ا۔ اسلامی تضوف اور اقبال:۔ ڈاکٹر ابوسعید نور الدین۔ اقبال اکادمی' لاہور ۲۔ کشف المجوب:۔ بینخ ابوالحن علی ہجو بری لاہور

س۔ اشارات فریدی مقابیں المجالس (ملفوظات حضرت خواجہ غلام فرید ") مرتبہ: مولانا رکن الدین ' ترجمہ:۔ الحاج واحد بخش سیال چشتی صابری '

الفيصل ناشران كتب ولا بهور

به مرمنیر (سوان محضرت سید و پیر مهر علی شاه") مولانا فیض احمه 'پاکستان انٹر نیشنل پرنٹرز 'لاہور

، رسابل نور: سید ریاض حسین شاه سیخ شکر پرنٹرز' لاہور ۵۔ سابل نور: سید ریاض حسین شاه سیخ شکر پرنٹرز' لاہور ۲۔ فیوض غوث بردوانی ترجمہ الفتح الربانی: - محبوب سبحانی حضرت مختخ سید

عبدالقادر جيلاني

برحد: مولانا مفتی محد ابراجیم قدری بدایونی مطبوعه کابور ۱ مسئله وحدت الوجود اور اقبال و اکثر الف و سیم برم اقبال کابور ۱ مسئله وحدت الوجود اور اقبال و اکثر الف و سیم برم اقبال کابور ۱ مسئله کی روایت مصنف: عبدالجبار ویز مترجم: و انظار حسین کاداره نقافت اسلامیه کابور-

۵۔ سرتنگیم خم ہے:۔ (ترجمہ سرمکانک ٹوسرینڈر:۔ جیغرے لینک) مترجم ڈاکٹر تقدق حسین راجا

مکتبه دانیال حیدر راجاً ۱۳۱۸ سٹریٹ ۵۵، جی ۱۰/۳ اسلام آباد سال اشاعت اول: ۱۹۹۱ء

The Sufi Orders in Islam J.Spencer 1.
Trimingham,London

The Sufis by Idries Shah, New York (USA) -1

marfat.com

Marfat.com

Fragrance of Sufism, Muhammad Mahmood. Ir Ali Qutbi Royal Book Company, Karachi. Striggling to Surrender (Some impressions Ir of an American convert to Islam) by Jafrey Lang Amana Publications, Beltsvilla, Maryland, USA.

marfat.com

# تصوف کیاہے؟

و اکثر ضیاء الحق بوسف زئی چئیر مین شعبه عربی بیشنل اسٹی ٹیوٹ آف ما ڈران لینٹو بجزاسلا) آباد

# «تصوف کیاہے»

# ڈاکٹرضیاء الحق یوسف زئی

ٱلْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ والصَّلَوْةُ وَالسَّلَامُ عَلَى اَشْرَفِ الْاَنْمِيَاءِ وَالْمُرْسَلِيْنَ ه

تقوف کا موضوع انتمائی اہمیت کا حامل ہوتے ہوئے ہی ، ہر دور بیں کم علم اور کج رو ناقدین کا تختہ مثل بنا رہا اور یوں یہ گوہر نایاب ، دین بیں اپنی مرکزی اہمیت رکھتے ہوئے بھی ، شکوک و شہمات کی تندو تیز ہواؤں کی ذر میں رہا ، نیکن ہر دور میں اس موضوع کی اہمیت پچانے والے ، اولیاء کرام اور علائے حق نے ، اس کا دفاع کیا اور بھٹتی ہوئی ، بے راہ ، نفسانی اور شیطانی نرنے میں پھنی ہوئی ، اور بلکتی ہوئی انسانیت کی اصلاح اور رشد و ہدائت کے نرنے میں پھنی ہوئی ، اور بلکتی ہوئی انسانیت کی اصلاح اور رشد و ہدائت کے لئے اس اکمیر کو کامیابی سے استعال کیا اور یوں انسانیت کی تاریخ میں ایک لئے اس اکمیر کو کامیابی سے استعال کیا اور یوں انسانیت کی تاریخ میں ایک ایسے سنرے باب کا اضافہ کیا ، جو تا قیامت تشنگان علم و عرفان کے لئے ایک الیے سنرے باب کا اضافہ کیا ، جو تا قیامت تشنگان علم و عرفان کے لئے ایک الیے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے اور شمشرے باب کا اضافہ کیا ، جو تا قیامت تشنگان علم و عرفان کے لئے ایک الیے ہوئے ہوئے ہوئے اور شمشرے چشمہ کا کام دے گا۔

تھوف کیا ہے؟ دین اسلام میں اس کی کیا حیثیت ہے؟ تصوف نے زمانہ نبوت کے بعد کس طرح اپنا تناسل قائم رکھا؟ اہل حق نے اس شمع علم و عرفان کو کس طرح تند و تیز آندھیوں سے بچایا؟ تصوف کے بارے میں شکوک و شہمات کیوں تھیلے اس کے کیا عوامل تھے۔ موجودہ خانقاہی نظام اور روحانی شہمات کیوں تھیلے اس کے کیا عوامل تھے۔ موجودہ خانقاہی نظام اور روحانی

marfat.com

# مراکز کی مزید بہتری اور اصلاح کے لئے چند تنجاویز کیا ہیں؟۔

#### «نصوف کیا ہے؟"

تصوف کی دین اسلام میں حیثیت کے تعین سے پہلے افظ تصوف کی لغوی اور صرفی تشریح تصوف کی دینی حیثیت کے تعین میں کافی مدد فراہم کرتی ہے' لفظ تصوف کی لغوی تشریح میں علماء نے مختلف نظریات پیش کیئے ہیں: ا۔ تصوف کا اصل صفاہے جس کا معنی ہے "صاف کرنا "گندگی کو دور كرنا اور آلودگى سے بچا" ٢- تصوف كے لفظ كا تعلق صحابہ كرام " كے اس مخصوص گروہ سے ہے جن کو اصحاب صفہ کما جاتا ہے اور جنہوں نے دنیا کی زندگی اور آرائشوں سے کنارہ کشی اختیار کرلی تھی اور مسجد نبوی ملی کھی میں ا یک مخصوص چبوتره کو اینا مسکن بنا لیا تھا' وہ رات دن تعلیم دین اور تزکیہ نفس میں مشغول رہتے تھے۔ للذا تصوف کامعنی ہے امحاب صفہ جیسا طرز عمل اور طرز زندگی اینانا۔ ۳۔ تضوف کا اصل صوف ہے۔ صوف اون اور موٹے کھردرے کیڑے کو کہتے ہیں۔ یہ لباس ایک ورویشانہ زندگی کی علامت ہے جس میں دنیا سے بے رغبتی اور نفس کشی کی غمازی ہے ' الذا تصوف کا مفہوم یہ ہوا' "صوف کالباس زیب تن کرکے آسائش دنیا سے بے اعتمالی کا اظهار کرنا" ان مذکوره نظریات کو جب لغوی اور صوتی ترا زو میں پر کھا جائے تو صفا اور صفه والی تشریح میں حروف املیہ (Redicals) بالترتیب ص-ف-و اور ص۔ ف۔ ف جن کا تصوف کے حروف املیہ بیخی۔ ص۔ و۔ ف سے بنیادی اختلاف ہے۔ حروف الملیہ کے اختلاف کی موجودگی میں تصوف کو صفا اور صفہ کے اصل سے ملانا ایک بہت بردی لغوی غلطی ہے۔ البتہ تیسرے نظریہ لیعنی ووتصوف کا اصل صوف" ہے۔ جس میں کوئی لغوی قباحت نہیں و کھائی دیتی۔ لفظ تضوف ہے متعلق ان مختلف نظریات ہے گزرنے کے بعد میرے دل میں

اضطراب بیدا ہوا' میرا ضمیر مطمئن نہ تھا' میں نے لفظ تصوف کو لغوی اور صرفی اعتبار سے نمایت ہی غور و فکر سے دیکھنے کی بار بار کوسٹش کی۔ جو بات میری سمجھ میں آئی وہ سے کہ "تقوف" تفعل کا وزن ہے اور مصدر ہے تفعل کے مصدر کی معنوی خصوصیات میں تکلف اور ناگواری کی خصوصیت کافی نمایاں ہوتی ہے۔ اس کئے تصوف کا معنی "ناگواری مبعیت اور مشقت و بوجھ کو برداشت کرکے صوف زیب تن و من کرنا" لیکن کیا صوف سے مرادیهاں اونی اور موٹے کھردرے کیڑے ہیں؟ یہ بات محل فکر ہے! لفظ صوف مس کی بجائے ک ' بعنی سوف سے ایک بونانی لفظ ہے۔ جس کا معنی ہے حکمت و دانش "Wisdom" الل يونان محكمت و دانش ركھنے والوں كو "فيلا سوف" كہتے تھے جس میں فیلا کا معنی محب اور عاشق کے ہیں اور سوف کا معنی حکمت لنذا فیلا سوف کا معنی حکمت و دانش کا عاشق اور اس سے محبت رکھنے والا ، جب یونانی فلسفہ نے دو مری صدی ہجری میں عالم اسلام کا رخ کیا اور یونانی حکمت و فلسفہ کو مسلم دانشمندوں نے اپنانا شروع کیا اور اسلامی عقائد اور پونانی فلسفہ میں گئے جوڑ شروع کیا تو ان کی اس علیمدہ شان کو ظاہر کرنے کے لئے فیلا سون کا لفظ استعال ہونے لگا۔ یونانی فلفہ کے اس برھتے ہوئے اثر و رسوخ کو روکنے کے کئے دو سری صدی ہجری میں اہل حق نے قرآن و سنت کی حکمت کو اُجاگر کیا اور حکمت بونانی کا توڑ قرآن و مدیث ہے کیا۔ قرآن و مدیث میں حکمت کالفظ باربار استعال ہوا ہے۔ اور قرآن و سنت میں حکمت سے جو مفہوم أبحر كر ظاہر ہو تا ہے ذوق ایمان ' طاوت ایمان اور ایمانی کیفیات ہیں جن سے نفس کا تزکیہ اور روح کی بالیدگی اور ایمان کی منحیل ہوتی ہے۔ حکمت کو یونانی زبان میں سوف کتے تھے۔ اس طرح اہل حق نے جو قرآن و سنت کی حکمت کو اُجاگر كرنے ميں مشغول شھے اپنے آپ كو صوفی لينی قرآن و حديث كی حكمت والا کتے تھے۔ وہ ایمانی کیفیات جو کہ قرآن و حدیث کی روشنی میں حکمت ہیں ان

marfat.com

کو اپنے اندر پیدا کرنا اور ان کے لئے ریاضت ' مجاہرہ ' محاسبہ ذکر اللی اور ذات اللی میں غور و تدبر کرنے کو تصوف کما جاتا ہے۔ اور تصوف اور صوفی کی اصطلاح دو سری صدی ہجری میں استعال ہونے گئی۔ بہلا شخص جس کے لئے ضوفی کا لفظ بولا گیا بغداد کے ایک اہل حق عالم درویش الشیخ ابوالهاشم" المتوفی مادھ تھے جو کہ اپنے وقت کے عظیم عالم صوفی ابراھیم بن ادھم" المتوفی الااھ کے ہم عصر تھے۔

' (معالم المدى الى فم الاسلام : دكوّر- مروان ايراهيم القيى عامعه برموك اربد- الاردن- ۲۰۷۱–۱۹۸۵)

تصوف اور صوفی کالفظ حقیقت میں ص کی بجائے س سے ہے اور سے یو نانی لفظ سوف جس کامعنی تھمت و دانش ہے سے متعلق ہیں لیکن عربی میں م اور س کے حروف کا ابدال لفظ میں بیٹترمعنی کی تفریق نہیں کرتا جیسے یسدون اور ۔معدون' سد اور صد اور مسیطر اور معیطر وغیرہ' اس طرف بیہ متسوف اور سوفی کالفظ بعد میں س کی بجائے می سے استعال ہونے لگا۔ اور صوفی سے مراد ایمانی کیفیات کا حامل انسان یعنی قرآن و سنت کی حکمت اور تصوف سے مراد ایمانی کیفیات پیدا کرنے کے لئے نفس کو مجتم کو انتائی مشقت میں ڈالنا ہے۔ تصوف اور صوفی کی اصطلاح دوسری صدی بجری میں استعال ہوئی سے ایک جدید اصطلاح بدعت لغوی ہے اصطلاح میں بدعت یا انو کھے پن کا استعال ا چھی چیز ہے۔ حضرت عمر "نے اوکتاب" کے لفظ کو جو اس زمانے میں کتاب آخر بعنی قرآن کے لئے استعال کیا جاتا تھا' حضرت ابو بکر مسے صد قات کے مجوعہ احکام کو کتاب الصدقات کے نام سے موسوم کرنے پر فرمایا "نعمة البدعة" تقوف ايخ منهوم كے اعتبار ہے حكمت قرآن و حديث كا دو سرا نام ہے اور دین اسلام میں بدعت کا اضافہ نہیں لیکن تضوف اور صوفی کی اصطلاح دو سری صدی ہجری ہیں ایک مستحسن اور اچھی انوکھی اصطلاح ہے

> marfat.com Marfat.com

جس کو اہل حق نے حکمت قرآن اور حاملین حکمت قرآن و حدیث کے لئے اپنایا۔

## تصوف کی دین اسلام میں حیثیت

تصوف کے مفہوم کو قرآن و حدیث کی کموٹی پر پر کھنے سے تصوف کی دین اسلام میں اہمیت واضح ہوتی ہے۔ کا نتات آب و گل میں اللہ تعالی نے انسان کو جو کہ قرآن و حدیث کا موضوع ہے اپنا نائب اور خلیفہ بنایا۔ کا نتات اپنے پورے نظام کے ساتھ انسان کی خدمت پوری کر رہی ہے۔ قرآن و حدیث نے انسان جو کہ ان کا اصل موضوع اور کا نتات کا مرکزی نقطہ ہے 'کے حدیث نے انسان جو کہ ان کا اصل موضوع اور کا نتات کا مرکزی نقطہ ہے 'کے تخلیقی مقصد کو ان الفاظ میں واضح کیا' وَ مَا خَلَقَتُ اَلْجِنَّ وَ الْمِانِيْسِ اِلاَّ لَيْحَبُدُونَ (القرآن)

"انسان اور جن کی تخلیق کامقصد عبادت ہے۔ "کونسی عبادت؟ صرف شکل عبادت جو ہے جان ہو' جو عادہ یہ پوری کی جائے جو روح عبودیت سے خالی ہو' جس کا ایمانی کیفیات سے دور کا بھی تعلق نہ ہو' نہیں ہرگز نہیں' ایسی عبادت کا نکات کے مرکزی نقطہ کا تخلیقی مقصد نہیں ہو سکتی' پھر کونسی عبادت؟ قرآن خود اس کا جواب دیتا ہے۔

وَمَا أُمِرُوْ إِلاَّ لِيَعْبُدُوُ اللَّهُ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ حُنَفَاءَ (القرآن) انسان کو صرف الی عبادت کا تھم دیا گیا جس میں اظام ہو اور شعور ہو۔

انسان کی تخلیق کا مقصد شعوری عبادت ہے جو کہ عبدیت کے چشمہ سے
پیدا ہو۔ جس میں انسان کو اپنی ذات کی کمزوری' بے بصناعتی' بے مائیگی اور
معبود کی ذات کے کمال اور لامتمائی اوصات پر عین الیقین ہو' اور انسان کا
تعلق اپنے خالق سے ہر لمحہ' مضبوط سے مضبوط تر ہوتا جائے یماں تک کہ اس
کی عباد تیں اور قربانیاں' اس کا جینا اور مرنا سب کا سب صرف اور صرف

marfat.com

معبود کے لئے ہو۔ انسان پوری طرح کیسو ہو کر اپنی ہر عبادت کو صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی رضاکا ذریعہ بنائے۔

إِنَّ صَلاَتِئ وَنُسُكِئ وَمَحْيَاى وَمَمَاتِئ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ

یہ مقام عبدیت جس سے انسان کی عبادت ایک شعوری رنگ لیتی ہے ایک ایک چیز ہے جس میں مدارج کا تفاوت ہے۔ انسان مقام عبدیت کی منازل طے کرتے کرتے اس حد تک پہنچ جاتا ہے جمال اس کی محبت اور دشمنی ویتا اور روکنا اور ہر عمل معبود کی خاطر ہوتا ہے یہ انسان کے لئے عبدیت کی معراج ہے۔ جس سے وہ اپنی شعوری عبادت کی طلاحت محسوس کرتا ہے۔ رسول اللہ ماٹھ کے اس کی طرف اشارہ فرمایا:۔

مَنْ اَحَبَّ لِلَّهِ وَابْغَضَ لِلَّهِ وَاعْظَى لِلَّهِ وَمَنْعَ لِلَّهِ فَقَدْ اِسْتَكْمَلَ اللَّهِ مَنْعَ لِللهِ فَقَدْ اِسْتَكْمَلَ الْإِيْمَانَ (الهديث)

روسرے لفظوں میں شعوری عبادت انسان اور اللہ تعالی کے درمیان ایک ایسا مضبوط رشتہ ہے جس میں انسان اللہ تعالی سے محبت کے دعویٰ کرتا ہے۔ مبت کے اس دعویٰ کا ثبوت کیا ہے؟ انسان اللہ تعالی سے محبت کے رعویٰ کا ثبوت کیا ہے؟ انسان اللہ تعالی سے محبت کے رعویٰ کا عملی ثبوت کیا ہے؟ قرآن و حدیث نے اس معالمہ میں بھی نہایت واضح رہنمائی کی۔

marfat.com

قُلْ هٰذَا سَبِيْلِي اَدْعُوْ اِلْي اللهِ (القرآن)

علاء جومیری نے دریافت کیا ہے کہ ایک نقطہ کے گرد تین سو ساٹھ داور ان میں ایک ہی سیدھا خط نکل سکتا ہے۔ یہ ایک سیدھا خط نکل سکتا ہے۔ یہ ایک سیدھا خط ہی سیدھا خط ہی سیدھا داستہ ہے باتی ذاویوں والے سارے رائے ٹیڑھے ہیں۔ قرآن کہتا ہے:۔ کہ وہ ایک سیدھا راستہ جو انسان کو اپنے معبود سے ملا تا ہے وہ محمد ما تا ہے وہ محمد ما تا ہے۔

کی وہ راستہ ہے جس پر ابو بکر " چلے ' عمر " چلے' عثمان " چلے ' علی " چلے' حسن " چلے ' حسن " چلے اور تمام صحابہ " چلے ' جس پر فقهائے کرام ابو حنیفہ " ' شافعی" چلے جس پر اولیاء عظام شخ عبد القادر جیلانی " ' مجدد الف ٹانی " "شخ ججویری" اور فرید الدین شنج شکر" چلے۔

میرے یمال تک بیان سے جو چیزیں واضح ہوئیں وہ بہ ہیں:

(۱)۔ انسان کی تخلیق کا مقصد شعوری عبادت

(۲)۔ شعوری عبادت اللہ تعالی سے محبت پیدا ہونے کی نشانی ہے۔

(٣)- الله تعالى سے محبت كے دعوى كا ثبوت محمد ملتظيم كا مكمل اتباع ہے۔

محمد مل الله کا ممل اتباع آپ مل گلی کے پیش کردہ دین یا طریقه زندگی پر عمل کرنا ہے: اب ہم نے دیکھنا ہے کہ قرآن و حدیث میں آپ مل کا دین اور طریقه زندگی کیا ہے؟

آب ملی اللہ کے دین یا طریقہ زندگی کے تین شعبے ہیں:

ا۔ ایمانیات / عقائد (Creed)

لین اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات' وجی و رسالت' ملائکہ' قیامت' حشر و نشر اور جنت و دوزخ جیسی غیر شہود غیبی حقیقوں کے متعلق آپ ملائلیا نے جو سر اور جنت و دوزخ جیسی غیر شہود غیبی حقیقوں کے متعلق آپ ملائلیا سے دل سے تقدیق کرنا۔ اس شعبہ میں ان تمام مغیبات پر ایجان لانا ضروری ہے جن پر آپ ملائلیا نے ایمان لانے کی دعوت دی۔ بی

marfat.com

شعبہ بہت اہم ہے اور باقی دو شعبوں کی اساس و بنیاد ہے۔ اس شعبہ کے بغیر کسی عمل اور فعل کی اللہ تعالیٰ کے ہال کوئی قیمت نہیں۔

الم شریعت / اعمال (Divine path / way of life)

اس شعبہ میں دین کا وہ عملی حصہ ہے جس کا تعلق جوارح ہے ہے' جس میں عبادات (بشمول ہجرت' جماد اور تبلیغ) معاملات اور اخلاقیات یا آداب معاشرت واخل ہیں۔ یہ شعبہ دین کا عملی نظام ہے اور عملی زندگی پر دین کے اس شعبہ کی حکمرانی ہے۔

س\_ روحانیت / کیفیات قلید (Spirtul values)

، ں پر ریاں وہ ہے۔ پھر پوچھا محمد مل ہے؟ آپ مل ہے؟ آپ مل اسلام کے پانچ بنیادی ارکان ذکر کیئے۔

marfat.com

تیرا سوال کیا اے محم ما آلی احسان کیا ہے؟ آپ ما آلی اللہ تعالیٰ کی کہ احسان اس کیفیت تے ہوئے اللہ تعالیٰ کی عبادت ' بندگی ' شعوری طور پر کی جاتی ہے ' عابد عبدیت کے مقام پر فائز ہو آ ہے۔ عبادت و عبادت قال ہے حال میں بدل جاتی ہے۔ ایمان کی حلاوت نصیب ہوتی ہے۔ عبادت قال ہے حال میں بدل جاتی ہے۔ ایمان کی حلاوت نصیب ہوتی ہے۔ جب سائل چلا گیا آپ ما آلی ہے حالہ کرام سے فرمایا یہ جرائیل امین تھے جو مکالمہ کے ذریعے تہیں تہارا دین سکھانے آئے تھے۔

اس مشہور حدیث میں آپ ماڑ گڑا نے پہلے شعبہ کو ایمان و مرے کو اسلام اور تبیرے کو اسمان سے تعبیر کیا اور آخر میں ان تینوں شعبوں کے مجموعے کو دین کما۔ إنَّهُ جِنْرِ اتَیْل جَاءَ لِیُعَلِّمَکُمْ دِیْنَکُمْ

تصوف دین کے اس تیسرے شعبہ کا نام ہے۔ اور یہ اتا اہم شعبہ ہے کہ عقائد اور اعمال صالحہ کی حلاوت اس شعبہ کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتی۔ اس شعبہ کی وجہ سے ایمان دل میں رچ بس جاتا ہے ' ذوق ایمان پیدا ہوتا ہے اللہ تعالی کی عبادت کا شعوری تصور پیدا ہوتا ہے۔ جب تک اس شعبہ دین پر اللہ تعالی کی عبادت کا شعوری تصور پیدا ہوتا ہے۔ جب تک اس شعبہ دین پر عمل نہیں ہوگاس وقت تک دائرہ اسلام میں داخل ہوتے ہوئے بھی حلاو ق

قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنًا قُلُ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوْا اَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَذْ يُحلِ الْإِيْمَانُ فِيْ قُلُوْبِكُمْ (القرآن)

قرآن کریم میں جا بجا ان قلبی کیفیات پر زور دیا گیا' سور ہ بقر ہ' انفال' المومنون' زمر' آل عمران اور مزمل میں ان قلبی کیفیات کا ذکر ہے:۔

(۱)- اہل ایمان کے دل میں ہر چیز سے زیادہ اللہ سے محبت ہوتی ہے۔

(وَ الَّذِيْنَ آمَنُوْ السَّدُّ حُبًّا لِلَّهُ) (البقره)

(۲)- ان کے دل کی کیفیت ہوتی ہے کہ جب اللہ کا ذکر آجائے تو اپی عبدیت کے احساس میں ان کے دل میں خوف و لرزش پیدا ہو جاتی ہے۔ اِنَّمَا الْمُتُومِنُوْنَ

marfat.com

الَّذِيْنَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ زَادَتُهُمْ إِيْمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ)

اور جب آیات اللی سنتے ہیں تو روحوں میں نور ایمان میں اور اضافہ

ہو تا ہے۔

(m)۔ اللہ تعالیٰ پر تکمل اعتماد اور توکل ان کی زندگی کا واحد سمارا ہے۔

(س)۔ وہ ہروفت اللہ کی عظیم قدرت سے خوف زدہ ہوتے ہیں۔

(۵)۔ ان کے دل ہروفت اور ہر حال میں یاد اللی سے معمور ہوتے ہیں۔ ریّا میں جہور میں اللہ میں ایک کے دیا ہے میں اور ہر حال میں یاد اللی سے معمور ہوتے ہیں۔

اَلَّذِيْنَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وقَعُوْدًا وَعَلَى جُنُوْبِهِمْ-

(٢)۔ قرآن کی تلاوت سنتے ہوئے ان کے جسم کانپ جاتے ہیں۔ تَفْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُوْدُ الَّذِیْنَ یَخْشُوْنَ رَبَّهُمْ)

(2)۔ اللہ تعالی کا خوف ان پر اتنا غالب ہوتا ہے کہ نیکی کرتے ہوئے بھی

ڈرتے ہیں کہ نیکی قبول نہیں ہو گی۔

ر ۱)۔ ہر طرف سے منقطع ہو کر صرف اللہ کی طرف متوجہ ہونا ان کا مقصود (۸)۔ ہر طرف سے منقطع ہو کر صرف اللہ کی طرف متوجہ ہونا ان کا مقصود میں۔ ان کی سے منقطع ہو کر صرف اللہ کی طرف متوجہ ہونا ان کا مقصود میں۔ ان کی سے منقطع ہو کر صرف اللہ کی طرف متوجہ ہونا ان کا مقصود

ہوتا ہے۔ (وَاذَ كُرِاسُمَ رَبِّكَ وَ تَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَنْتِيْلًا)
تقوف كاشعبه دين مِن شريعت كى روح اور جان ہے، جم كو روح ہوا نہوا نہيں كيا جا سكتا ورنہ جم ذئدہ نہيں رہ سكتا، نقوف قرآن و حديث كى روشنى مِن دين كى شريعت والے شعبہ ہے كوئى الگ چيز نہيں، شريعت كے بغير روشنى مِن دين كى شريعت والے شعبہ ہے كوئى الگ چيز نہيں، شريعت كے بغير نقوف كا كوئى وجود نہيں۔ شريعت اور تقوف يعنی طريقت كے باہمی تعلق ہے الك حقیق صوفى جنم لیتا ہے۔

تصوف میں زمانہ نبوت کے بعد کس طرح تشکسل رہا

رسالت مآب ما آباد کی ذات گرامی دین کے ندکورہ تینوں شعبول کی جامع تھی اور آپ ما گاہی کے زمانہ میں عقائد اور اعمال کی طرح قلبی

marfat.com

کیفیات بھی آپ مل تھر کی صحبت سے حاصل ہو جاتی تھیں اور آپ مل تھر کے بعد آپ ملی تالی کا محابہ کرام کا محبتوں اور مجانس میں بھی فیضان نبوت کی ؟ ٹیر تھی لیکن بعد میں ماحول کے مجڑ جانے اور استعدادوں کے ناقص ہو جانے کی وجہ سے اس مقصد کے لئے صحبت کافی نہ رہی تو دین کے ان شعبوں میں نائبین نے اپنی خدمات پیش کیں۔ اور دین کے ان تینوں شعبوں کو قلمبند کرنے ے کئے آئمہ عقائد' فقہاء کرام اور صوفیاء عظام پیدا ہوئے۔ جس طرح آئمہ عقائد اور فقہاء کرام نے دین کے پہلے دو شعبوں کی خدمت کی اسی طرح صوفیائے کرام نے دین کے تیسرے شعبہ کی خدمت کر کے اُمت پر بہت بروا احسان کیا۔ انہوں نے ان قلبی کیفیات کے لئے خود تخصیل و اکتساب کیا اور پھر دو سرول کی اس میدان میں رہنمائی کی کی تیا تلبی کیفیات کتابیں اور مقالے پڑھنے سے حامل نہیں ہوتیں بلکہ اس کے لئے اولیاء کرام کی صحبت و رفاقت اور تربیت بہت ضروری ہے۔ اس کے بغیران کا صحیح ادراک اور اکتباب بڑی حد تک ناممکن ہے۔ فیضان نبوت سے دوری اور بعد زمانی کی وجہ سے مادی التدار نے دوبارہ انسان کو اپنے شکنج میں جکڑنا شروع کر دیا۔ روحانی کیفیات غائب ہوتی تکئیں اخلاقی اقدار پستی اور زوال کا شکار ہونے لگیں اسلامی روحانیت کو ہر طرف سے ہندو' بدھ' عیمائی زرتشت اور افلاطونی روحانیت نے تھیرے میں لینا شروع کر دیا تو ہمارے روحانی اسلاف نے اس کے خلاف آواز اٹھائی۔ جہاد کیا اور اسلامی روحانیت اور شریعت محمدی کو ایک ساتھ ایبا وابستہ کیا کہ جس میں طریقت ' شریعت کی خادمہ ہے اور دونوں کا مقصود رضائے حق ہے یہ دین سے پہلو چھڑانے کے لئے نہیں بلکہ دین کے کاموں میں قوت بیدا کرنے کے لئے کیا گیا اور اس طریق کار پر انسان جتنا آگے بڑھے گا فنافی رضائے اللی کے بلند ترین مقصد تک پنیچ گا جو مقام عبدیت کے لئے اعلیٰ انعام ہے۔ اور ہمارے اسلاف نے دین و دنیا میں کامل توازن کا حقیقت

marfat.com

پندانہ نقطۂ نظر پیش کیا جس میں نہ افراط ہے اور نہ تفریط بلکہ اعتدال کی راہ پر گامزن ہونے کا درس ہے۔ اور اس تصوف کو غلط ثابت کیا کہ اسلامی روحانیت بھی دیگر روحانیت کی طرف ترک دنیا' رہانیت اور گوشہ نشینی کا نام ہے' اسلامی روحانیت میں دنیا کو ترک کر کے پس پشت نمیں ڈالا جا تا بلکہ دنیا کے اندر گھس کر اس کی حقیقت کو پایا جا تا ہے۔

اسلامی روحانیت میں دنیا اور دنیا کی نعمتوں ہے انسان کا تعلق صرف یہ ہے کہ انسان دنیا ہے اپنی عاقبت سنوار نے میں مددلیں' دنیا میں ہرترقی' ہر نعت ' ہر آسائش انسان کے لئے ہے لیکن ان میں سے کوئی چیز بھی انسان کا مقصود نہ ہے ' انسان اس دنیا میں مسافر ہے اور مسافر راہتے کی ہر چیز سے فائدہ اُٹھا تا ہے لیکن اس کی نگاہ ہمہ وقت منزل پر رہتی ہے سفر کے دوران ملنے والی نعمتوں اور آسائٹوں کے پیچھے اس طرح ہرگز نہ پڑے کہ وہ اپی منزل بھول جائے اور سفر ہی کو منزل سمجھ بیٹھے اسلامی روحانیت کا مرکزی نقطہ ہی سے ہے کہ دنیا کے اندر تھس کر اس کی حقیقت معلوم کی جائے اور نفس کے پہلے گناہوں سے باکی اور تخلیہ کیا جائے اور پھر نیکیوں سے اس کا تحلیہ اور تزئین کی جائے' نہی اسلامی روحانیت کی وہ امتیازی خاصیت ہے جو دیگر نداہب کی روحانیت میں نہیں ملی۔ قرآن کریم نے اسلامی روحانیت کی اس المیازی شان کو بار بار تزکیہ نفس سے تعبیر کیا۔ عربی میں تزکیہ کا لفظ دو معنول میں استعال ہو تا ہے۔ تطبیر یعنی پاک صاف کرنا دو سرا تنمیہ بعنی نشوونما دینا بردھانا اور ترقی دینا' پس تزکیہ نفس کا قرآنی مغموم میہ ہے کہ نفس کو بری صفات سے پاک کیا جائے جو کہ تخلیہ نفس ہے اور اچھی صفات سے اس کی آبیاری اور نشوونما کی جائے جو کہ تحلیہ نفس ہے۔ اسلامی روحانیت تزکیہ نفس سے ایسے انسان تیار کرنا جاہتی ہے جو فرداً فرداً پہلے اندرکی سرکش قونوں سے لڑے اور خالص اللہ تعالیٰ کی بندگی میں آئے اور پھرایک منظم گروہ کی شکل میں اصطلاح کفرکے

marfat.com

خلاف سینہ سیر ہو کر اعلائے کلمہ اللہ کے لئے کام کرے۔ وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَذْعُوْنَ ٱلِّي ٱلْخَيْرِ يَامُرُوْنَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنَهَوْنَ عَن الْمُنْكُر (القرآن)

اگر ہم رسالت مآب مل تھا کے بعد اُمت مسلمہ کے تبلیغ دین اور اعلائے کلمتہ اللہ کے کارتامول پر حقیقت پندانہ نظر ڈالیں تو دو حقیقوں سے انکار کی ہمارے پاس کوئی گنجائش نہیں مسلمانوں میں جو جماعت سب ہے زیادہ تبلیغ دین اللی میں ذوق و شوق سے سرگرم رہی وہ صوفیائے کرام کی جماعت -- متحدہ ہندوستال کے تاریخ جمارے سامنے ہے۔ صوفیائے کرام کے بے نظیر استقلال نے متحدہ ہندوستان میں اسلام کی روشنیوں کو پھیلایا۔ راجپوتانہ مين خواجه معين الدين چشتي " و بلي مين خواجه قطب الدين بختيار كاكي " ، پنجاب مين فريد الدين ستنج شكر" ، حضرت على هجويري" اور بهاؤ الدين زكريا ملتاني" ، بماولپور اور مشرق سنده میں سید جلال بخاری" ' اندرون سنده میں حضرت سيد يوسف الدين " اور شاه عبداللطيف بمثائي "شيحه اور حجرات كالمعيه وا ژبيل امام شاه بيرانوي "بنكال مين شيخ جلال الدين تبريزي" آسام مين شيخ جلال الدين فارى " 'تشمير ميں بلبل شاہ " اور سيد على ممداني " ' خواجہ غلام محى الدين غزنوي " ' دکن میں پیرممابیر" اور مدراس میں سید نثار شاہ" نے اسلام کی سمع روش کی۔ کفرکے خلاف ہر مجاہدانہ تحریک کے پیچیے صوفیائے کرام تھے انہوں نے حلقہ مجامدین میں اسلامی روحانیت سے یقین و محبت کی روح پھونکی اور مجاہدین میں تعلق بالله' اعتماد على الله اور قوت ايماني پيداكي و روحاني قوت جتني مضبوط هو گي ا تنابی شوق شهادت بیدار مو گااور جهاد کی منگیل موگی۔

ا کبر کے دور میں امام ربانی مجدد الف ٹانی کے طاغونی قونوں کے خلاف علم

🏠 فرانیسیوں کے خلاف الجزائر میں امیر عبدالقادر" نے جہاد کی روح پھو تگی۔

marfat.com

ہے داغستان میں روسیوں کے خلاف نقشبندی صوفیاء نے مجاہرین کی قوت ایمانی کو سمارا دیا۔

کے لیبیا اور سوڈان میں البید السنوی اور عمر مختار جیسے عظیم صوفیاء نے مجاہدانہ کارناہے سرانجام دیئے۔

۔ ہندوستان میں انگریزوں کے خلاف تحریکوں میں صوفیائے کرام ہی صف اول میں نتھے۔

الخقر رسالت مآب مل الله کے بعد دین اسلام کے تحفظ کے لئے اصلاحی تحفظ کے بعد دین اسلام کی جاعت نے صف اصلاحی تحریبی ہوں یا مجاہدانہ دونوں میں صوفیاء کرام کی جاعت نے صف اول میں رہ کر تسلسل سے دین اسلام کا شخط کیا' اور عالم اسلام کی کشتی کو بھنور سے نکالنے کے لئے سعی چیم کی۔ ان نفوس قدسیہ نے رسالت مآب میں میں میں اور مجاہدانہ ذندگی کے دونوں پہلوؤں کو آج تک اس خوش میں میں اسلوبی سے نبھایا جس کا انکار آج تک کوئی غیر متعقب موزخ اور مستشرق مجی اسلوبی سے نبھایا جس کا انکار آج تک کوئی غیر متعقب موزخ اور مستشرق مجی

# تضوف کے بارے میں شکوک و شبهات اور اس کے عوامل

آج کے اس مادہ پرست سائنسی دور میں اسلام کے روحانی شعبہ لینی تصوف کو اُجاگر کرنے کی بہت ضرورت ہے اس میں شک نہیں کہ جب تک اسلام کا یہ روحانی شعبہ قرآن و حدیث کے صحیح خطوط پر استوار تھا اس میں الی الی بہتیاں پیدا ہوئیں جن کے واقعات ناقائل بقین حد تک حیران کن شعبہ اُگر ہم ان کے واقعات سے موجود سائنسی ترقی کا موازنہ کریں تو آج کی سے سائنسی ترقی کمال تک پینچنے کے باوجود بھی معمول دکھائی دیت ہے۔ ان ہیتیوں نے اپنے خاص طرز زندگی سے شریعت پر عمل کرتے ہوئے روحانیت کا مستیوں نے اپنے خاص طرز زندگی سے شریعت پر عمل کرتے ہوئے روحانیت کا وہ مقام حاصل کیا جس سے ایس بے اندازہ ماورائی قوتیں اپنے اندر پیدا کیں وہ مقام حاصل کیا جس سے ایس بے اندازہ ماورائی قوتیں اپنے اندر پیدا کیں

marfat.com

جن کا تصور بھی مادی سائنسی دان اپنے ذہن میں نمیں لا سکتا لیکن زمانہ کی تغیرات کی لپیٹ میں آکر جب یہ اسلام کا روحانی طبقہ قرآن و حدیث کے فلفہ اور طریقہ کار سے دور ہو گیا' اپنے مقصد سے دور ہو گیا' اور مشرکانہ اعمال اس میں خلط طط ہو گئے' شریعت سے یکر جدا کر دیا گیا' اور جگہ جگہ پر اس کا قرآن و حدیث سے تصادم ہونے لگا تو اسلام کے اس اہم شعبہ کے متعلق شکوک و شہمات پیدا ہونا ایک لازی نتیجہ تھا۔ اصحاب المظواہر نے اس شعبہ ن میں اضافہ قرار دیا اور اس کو دین فی اصافہ قرار دیا جانے گا۔

اس بی کوئی شک نیس که مروجه تصوف بین قابل اعتراض مواد موجود به جس کی اصلاح بهت ضروری به لین اس قابل اعتراض مواد کی بنیاد پر اسلامی تصوف جس کو قرآن و حدیث بین دین کے ایک ایم شعبه کی حیثیت حاصل به رد کرنا اور اس کو دین بین ایک اضافه قرار دینا اسلام کے خلاف غیر مسلموں کی ایک بهت بری سازش به ناکه امت مسلمه سے شعوری عبادت بو که اس کا طرو اتمیاز به ختم کر دی جائے۔ اور یوں ان کو قوت ایمانی سے خالی کر دیا جائے وہ قوت ایمانی جس کا مستماء شوق شمادت اور جذبه جماد به خالی کر دیا جائے وہ قوت ایمانی جس کا مستماء شوق شمادت اور جذبه جماد به ایک سازش به جس میں ہمارے بہت سے اہل علم ناوانت طور پر شریک بید ایک سازش به جس میں ہمارے بہت سے اہل علم ناوانت طور پر شریک بید ایک سازش به جس میں ہمارے بہت سے اہل علم ناوانت طور پر شریک موجودگی میں فن حدیث کو اور مرجوح اور تبدیل شدہ مسائل کی بنا پر فن نقہ کو رو نسیس کرتے تو بہ حق جمیں کماں سے حاصل ہو گیا کہ مروجہ تصوف کے غلط مواد اور مزاروں' خانقا ہوں پر عملی اور نادانت طور پر غلط کاموں کی وجہ سے اسلامی روحانیت کا انکار کر دیا جائے اور بزرگان دین کی پایزہ ہمیوں پر کیچر اسلامی روحانیت کا انکار کر دیا جائے اور بزرگان دین کی پایزہ ہمیوں پر کیچر اسلامی روحانیت کا انکار کر دیا جائے اور بزرگان دین کی پایزہ ہمیوں پر کیچر اسلامی روحانیت کا انکار کر دیا جائے اور بزرگان دین کی پایزہ ہمیوں پر کیچر اسلامی روحانیت کا انکار کر دیا جائے اور بزرگان دین کی پایزہ ہمیوں پر کیچرا

اسلام کا یہ اہم شعبہ اپنے فلنعہ اور طریقتہ کار میں قرآن و حدیث ہے

marfat.com

کیوں دور ہوا اور اس میں غلط مواد کیسے آیا' اس کی چند وجوہات ہے ہیں:

ا۔ اسلامی شعبہ روحانیات میں الہیات سے متعلق بونانی فلفہ' اشراق' افلاطونی افکار' اخوان الصفا اور معتزلہ کی تاویلات فاطمی اساعیلیوں کے عقائد' بدھ مت' ہندو مت اور زرشتی روحانیات کی مشرکانہ آمیزش اور عیسائیت کی رہبانیت کے تصورات داخل ہو گئے' جس کی وجہ سے نام نماد صوفیاء کے ہاں شریعت بے اعتنائی کا شکار ہوئی۔

ر۔ شریعت سے بے اعتنائی کی وجہ سے مروجہ تصوف 'تعطل' بے عملی' طالات سے شکست خوروگی اور میدان جہاد سے فرار کا نام بن گیا۔

س۔ مروجہ تصوف میں اصلاح کے لئے ایسے صاحب علم لوگوں کو آگے کرنا چاہیے تھا جو کہ شریعت پر مکمل دسترس رکھتے ہوں۔ جو قرآن و حدیث سے خوب واقف ہوں 'جو اس قابل ہوں کہ انسانیت کی دین کے ہر شعبہ میں لیمیٰ عقائد' اعمال اور روحانیت میں صحیح رہنمائی کرسکتے لیکن افسوس کی بات ہے کہ دین کے ہر شعبہ اور خاص طور پر روحانیت کے شعبہ میں اس قدر بے اعتنائی برتی جاتی ہے اور ایسے لوگوں کے ہاتھ میں اس کی زمام کار دی جاتی ہے جو اگرچه مخلص بھی ہوں لیکن ان میں وہ کامل استعداد نہیں ہوتی جو اعلیٰ نتائج رے سکے۔ کاش اس شعبہ روحانیت کی باگ ڈور ان لوگوں کے ہاتھ میں ہوتی جو دین ہے مکمل روشناس ہوتے اس کی عملی مثال ہمارے سامنے نیریاں شریف کا روحانی مرکز ہے جس کی قیادت اور ہاگ ڈور ایک ایسے عالم دین حضرت علاؤ الدین صدیقی وامت فیوفهم کے ہاتھ میں ہے جو ایک تبحرعالم شریعت ہونے کے ساتھ ساتھ روحانیت کے شعبہ میں اپنا مقام رکھتے ہیں۔ اگر اُمت مسلمہ میں روحانیت کے مراکز ' نیریاں شریف کے اس روحانی مرکز کی تقلید کرتے ہوئے قدم آگے بڑھائیں تو اسلامی روحانیت کے بیہ مراکز پھرے صحابہ کرام" تابعین اور تبع تابعین "کی روحانیت لا کیتے ہیں۔

marfat.com

۱۰ مادہ پرتی نے جب دنیا کو اپنی لپیٹ میں لیا تو اس سے روحانیت کے مراکز بھی متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے۔ ان میں اخلاص اور للبیت ماند پرتی گئ جو کہ اسلامی روحانیت کی معراج ہے، مقصدیت سے دوری ہوتی گئ ان مراکز میں دہ روح نہ رہی جس کا متباء رضائے اللی ہے جس میں قدم قدم پر کتاب اللہ تعالیٰ اور سنت رسول میں آئی ہا تاج کی تاکید ہے۔ وہ حلاو ہ ایمانی نہ رہی جس کی حس بھری " ابراهیم بن ادھم" نفیل بن عیاض " معروف کرخی" بخرحانی " شفیق بخی" ، جنید بغدادی " بایزید سطای " سمل تستری " ابوطالب کی " شخ عبدالقادر جیانی " غزالی و رومی مجدد الف ٹائی " فرید الدین گنخ شکر" ، شخ عبدالقادر جیانی " غزالی و رومی مجدد الف ٹائی " فرید الدین گنخ شکر" ، شخ عبدالقادر جیانی " عرالی و رومی مجدد الف ٹائی " فرید الدین غزنوی " اور دیگر اولی جویری " ماجی امداد اللہ" مماجر کی غلام " کی الدین غزنوی " اور دیگر اولیائے کرام" نے نشاند ہی کی تھی 'ان مراکز میں تعلق باللہ کم سے کم تر ہوتا گیا۔ نتیجنا ان مراکز میں اسلام کی حقیقی روحانیت یا تو سرے سے مث گئی یا کم اد کم غیر شرعی اور مشرکانہ اعمال میں دھندلا گئی۔

اگر آج ہم ان مراکز کی اصلاح چاہتے ہیں اور ہم چاہتے ہیں کہ یہ مراکز روحانی دوبارہ وہ فعال کردار ادا کریں جو کہ ماضی میں تھا اور یہ مراکز دوبارہ نور محمدی کی ضیاء پاشیوں سے ہماری تاریک دنیا میں اُجالا کریں تو اس کا داحد طریقہ شریعت کی اتباع میں ایمانی کیفیات کا پیدا کرنا ہے۔

## صوفیائے کرام کی تعلیمات کے چند اقتباسات

ا۔ دین اسلام کے تین جھے ہیں۔ ا۔ علم ۲۔ عمل سا۔ اخلاص

یہ تین اجزاء متحقق ہوں تو دین قائم ہو تا ہے ' دین میں ہر جزء کا مقصود رضائے حق ہے اور بیہ اس وفت ہی ممکن ہے جب روحانی مراکز شریعت کے

### marfat.com

خادم ہوں۔ روحانی مراکز میں وہ طریقے جو تقلید سخت سے الگ ہو کر اختیار کیئے جائیں وہ گرانی میں اضافہ کے سوا اور کچھ بھی نہیں۔ (جلد اول- کمتوب مجدد الف ٹانی دو صد و بست و کیم)

ا قلب کا حال آئینہ کی طرح ہے۔ آئینہ زنگ آلود ہو جائے تو پیشاب سے ہی صاف ہوتا ہے اور عرق گلب سے بھی کی نیکن فرق صرف نجاست اور طمارت کا ہے اللہ تعالی کے ہاں وہ صفائی قلب معتبر ہے جو شریعت پر چل کر روحانی کیفیات سے حاصل ہو۔ اس لئے طریقت شریعت کی خادم ہے۔ مصلح صوفی اور ولی اللہ کی پہچان اتباع شریعت ہے۔ جو مصلح تمبع شریعت ہے وہ اللہ تعالی کا دوست ہے اور جو متبدع ہے وہ محض بے ہودہ ہے۔ اس لئے روحانی مراکز میں جو جملاء یہ کہتے ہیں کہ شریعت اور ہے اور طریقت اور ہے یہ محض مراکز میں جو جملاء یہ کہتے ہیں کہ شریعت اور ہے اور طریقت اور ہے یہ محض ان کی دین اسلام کی روح سمجھنے میں کم فنی ہے۔

(حاجي اعداد الله مهاجر كمي وجوم المذنبين)

س۔ اولیاء کرام اور صوفیائے عظام کی کرامت برحق ہے۔ کرامت کی دو قشمیں ہیں۔

، یب ا۔ کرامت حسی بعنی اللہ تعالیٰ کسی دلی کے سبب کوئی خارق عادت بات

ظاہر کر دے۔

۲۔ کرامت معنوی یہ شریعت کی پابندی اور اس پر استقامت کا نام ہے کوئی ولی یا صوفی شہیں ہے کوئی ولی یا صوفی شہیں ہو سکتا۔ ہو سکتا۔

ہو سی۔
(اکتماب روحانی۔ حضرت میاں عبدالحکیم کاکڑی قدحاری مصوفی نمیں ہوئ۔
سے ہر صوفی عالم اور تمج شریعت ہوتا ہے لیکن ہر عالم صوفی نمیں ہوئ۔
صوفی زمین کی مانند ہے جس پر ناپاک چیزیں بھینکی جاتی ہیں لیکن جتنی چیزیں اس
میں سے نکلتی ہیں وہ نفیس اور پاک ہوتی ہیں تصوف ایک حقیقت ہے جو ہیشہ

marfat.com

ے بے نام رہی اس کو ایک نام بنا کر بے حقیقت نہیں بنانا چاہیئے۔ (شیخ علی ہجو ری المعروف دا تا تیج بخش")

۵۔ میرا دل بے جین تھا' میری روح معظرب تھی' میرا دماغ سکوں سے کودم تھا' میرے عمل میں لاکھوں خامیاں تھیں' میری فطرت کی کروریاں قدم لام ہے مرضات اللی سے روک ربی تھیں' میں نے سچے دل سے اللہ وحدہ لا شریک لہ کو اپنا معبود بنایا۔ میں نے اپنے دل کو شرک کے شائبہ سے پاک کیا' میں نے ایمانی کیفیات پر پوری توجہ دی اور اپنے دل کے آئینے کو ولی کامل کے میں نے ایمانی کیفیات پر پوری توجہ دی اور اپنے دل کے آئینے کو ولی کامل کے ارشادات کے مطابق غبار سے صاف کیا' میرے لئے صرف اللہ تعالیٰ کی رضا مقصود بین' میرا مقصد دلی ہے بنا کہ میرے عمل سے اللہ تعالیٰ مجھ سے راضی ہو جائے اور میرے لئے ایما کام رکنا جس میں اللہ تعالیٰ کی ناراضگی کا ذرہ بحر بھی شائبہ ہو ایک کوہ گراں سے کم نہ تھا' اس طرز عمل کو میں نے نمایت سختی سے برقرار رکھا' اس طرز عمل پر استقامت میرے لئے کوئی آسان کام نہ تھا ہر قدم پر جھے دشوار گزار گھاٹیوں سے گزرنا پڑا' اور یہ سب اللہ تعالیٰ کی توفیق' اتباع پر جھے دشوار گزار گھاٹیوں سے گزرنا پڑا' اور یہ سب اللہ تعالیٰ کی توفیق' اتباع پر جھے دشوار گزار گھاٹیوں سے گزرنا پڑا' اور یہ سب اللہ تعالیٰ کی توفیق' اتباع پر جھے دشوار گزار میرے مرشد کی اصلاح اور فیضان کا نتیجہ تھا۔

اب میرے دل میں کمل سکون ہے 'میری روح پوری طرح مطمئن ہے 'جو فکست کھانے اور غیر اللہ کے آگے جھکنے کا تصور بھی نہیں کر سکی 'میرے حوصلوں میں ایک نئی قوت پرواز اور میرے عزائم میں ایک خاص قوت شاب محسوس ہو رہی ہے 'اب میرا اصلی اور حقیقی سمارہ اسباب نہیں مسبب الاساب بر، گا'

یہ سب کیا ہے؟ تبدیلی کیسی آئی؟ مسلمان تو میں پہلے بھی تھا، میرا عقیدہ بھی مسلمان والا تھا، میں ظاہری شریعت پر بھی عمل کرتا تھا، وہ کوئی چیز ہے جس سے میں پہلے محروم تھا جس کے آنے کے بعد میری زندگی بدل گئی۔ بجسس بسیار کے بعد معلوم ہوا کہ میں دین کے ایک اہم شعبہ سے محروم تھا، جس کی بسیار کے بعد معلوم ہوا کہ میں دین کے ایک اہم شعبہ سے محروم تھا، جس کی

marfat.com

طرف میرا دھیان نہ تھا'جس سے ہیں محروم تھا'جب اس شعبہ کو ہیں نے
ایک ولی کائل کی تربیت سے اپنایا تو میرا ایمان کمل ہوا' مجھے ایمان کی طاوت
نصیب ہوئی اور میرا اللہ تعالیٰ سے تعلق قائم ہوا ایسا تعلق جس سے میری
عبادت ایک شعوری عبادت بی' مجھے اپنی عبدیت اور اللہ تعالیٰ کی عظمت کا
شعوری احساس ہوا' اب میری روح ہروقت ہر لمحہ اللہ تعالیٰ سے حقیق تعلق
کی غذا کی قوت سے مضوط تر ہوتی جا رہی ہے' میری بصارت اب بصیرت میں
تبدیل ہو رہی ہے' میری آکھوں کی روشنی نور میں بدل رہی ہے' اب جب
جاگا ہوں تو اس تعلق باللہ میں مشغول ہوتا ہے اور میری روح تعلق باللہ کی
غذا کو مسلس حاصل کرتی رہتی ہے۔ اب میں رسالت مآب شائی کا اس
حدیث کو خوب سمجھ سکتا ہو۔ اِنٹی اینیٹ وَلِی مُظْعِمُ یُطْعِمُنِیْ وَسَاقِ
عدیث کو خوب سمجھ سکتا ہو۔ اِنٹی اینیٹ وَلِی مُظْعِمُ یُطْعِمُنِیْ وَسَاقِ
کیشنیقِیْنِی (میں اس حال میں رات گزارتا ہوں کہ ایک کھلانے والا مجھے کھلاتا
ہے اور ایک پلانے والا مجھے پلاتا ہے۔

پش كرده كلمات كى بورى سمح آنے كى-إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ اَسْلِمْ قَالَ اَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِيْنَ إِنِّى وَجَّهُتُ وَجَهِى إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ اَسْلِمْ قَالَ اَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِيْنَ إِنِّى وَجَهَتُ وَجَهِى لِلَّدِى فَطرَ السَّمُوَاتِ وَ اَلْاَرْضَ وَمَا اَنَا مِنَ الْمُشْرَكِيْنَ وَانَّ صَلاَتِى وَنُسُكِى وَمَحْيَاى وَمَمَاتِى لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ-

رایک تمنام صوفی کی آپ بیتی)

الله تعالیٰ ہم سب کو دین کی سمجھ عطا فرمائے۔ اور اس پر عمل کرنے کی توفیق بنچشیر۔

narfat.com

### كتابيات

روحانیت اسلام:- مولانا الحاج (کپتان) واحد بخش سیال چشتی صابری: ایم-ایس پر ننرز دربار مارکیث لابهور---(اشاعت چهارم رجب ۱۳۸۱ء-

-- حال سفر (از فرش تاعرش): - ماغ حسین کمال: فریندُز پر نثرز جملم: طبع اول: مئی ۱۹۸۷ء: طبع دوم اپریل ۱۹۹۴ء

-- عالم اسلام کی روحانی صورت حال:۔ امرار عالم : طباعت : ثب انٹریر ائز ز' نئی دہلی۔ ۲: طبع اول ۱۹۹۵ء

-- اسلامی فلسفه زندگ:- پروفیسر محمد طاہر القاوری: امپرنٹ لاہور: طباعت پنجم: ایریل ۱۹۸۲ء

-- دین و شریعت:- مولانا محد منظور نعمانی: نکھنو: طباعت جدیدة : ۱۴ فروری ۱۹۸۴ء

--الربانية:- مولانا وحيد الدين خان: الملبعته العربينة : براني انار كلي: لا بور' ١٩ ايربل ١٩٩١ء

--انسانیت کا امتیاز:- مولانا قاری محمد طیب: شرکت پر نشک پریس: لا ہور ' دسمبر ۱۹۷۷ء

-- دینیات: - ابو الاعلی المودودی: - ناشر الانتحاد الاسلامی العالمی للمنظمات العلابیته: کیری انڈیانا' امریکه ۱۹۷۰ء

--شعور حیات:- محمد پوسف اصلاحی: آداب پرنٹرز: لاہور پہلا ایڈیشن ۱۱ اپریل ۱۹۸۷ء

-- تصوف اور تغمیر سیرت:- عاصم نعمانی: الله والا پرنٹرز لاہور: طباعت ثانی ۱۹۷۷ء

### marfat.com

\_\_ تاریخ فلفسه یونان:- تعیم احمد: منظور پرنتنگ پریس لابور : دو سرا ایم پیش ۱۹۸۱ء

\_\_ حکیم الامت کے حیرت انگیز واقعات: \_ محمد اسحاق ملتانی: تاشر اوارہ تالیفات اشرافیہ ملتان: شعبان ۱۳۱۰ء

-- اسلامی زندگی--- مولانا وحید الدین خان السطبعة العربیة پرانی انار کلی لامورسما فروری ۱۹۸۰ء

۔۔ روحانیت اسلام اور سائنس۔۔۔ خاوم حسین تار ڑ۔ تار ڑ ہیلی کیشنر بیرون بوہڑ گیٹ ملتان

-- اسلام اور عصر حاضر- مولانا وحيد الدين خان المكتبة الاشرفية فيروز يور رودُ لا يور

\_\_ فخرن اخلاق\_ مولانا رحمت الله سبحانی لودیانوی ممکناستان پیاشتک سمیٹی اردو بازار لاہور انیسواں ایم بیشن ۱۹۹۱ء

\_\_لطائف علمية اردو ترجمه كتاب الاذكياء- امام ابن جوزى طباعت احمد پریننگ كارپوریشن كراچی ساسهاء

۔۔ شریعت اور عشق 'کرنل محرالور مدنی 'کرم پہلی کیشنز سرکلر روڈ لاہور طبع دوم ۱۹۹۷ء

\_\_ تضوف کیا ہے؟ محمد منظور نعمانی ' نامی پریس لکھنؤ

پيلا ايديشن ١٩٥٢ء

\_\_معالم الهدى إلى فمم الاسلام -- دكتور مروان ابراہيم القيمى جامعہ برحوك اربد - الاردن ١٩٨٥ء

## تضوف كى ماہيت

بروفیسر بوسف شیدائی پرلیل (ریٹائرڈ) محورنمنٹ کالج بھائی پھیرو

## تصوف کی ماہیت

پروفیسرپوسف شیدائی

علامه اقبال "نے كما تھا

جرات ہے تو افکار کی دنیا سے گزر جا بیں بحر خودی میں کئی پوشیدہ جزیرے کھلتے نمیں اس قلزم خاموش کے اسرار جب تک تو اسے ضرب کلیمی سے نہ چیرے

تھوں اور ایک منفرد طرز حیات سے عبارت ہے۔ یہ ایک خاص کیفیت شعور اور ایک منفرد طرز حیات سے عبارت ہے۔ یہ انسانی انا کے جزیرے کو حقیقت کے بحرناپیدا کنار سے آشنا کرنے کی ایک روش کانام ہے۔

پس طریقت چیبت اے والا صفات شرع را دیدن به اعماق حیات فاش می گوئی اگر اسرار دین

marfat.com

جز به اعماق ضمیر خود مبیل بنده تا حق را نه بیند آشکار برنمی آیر ز جبر و اختیار

ظوا ہر حقیقت اور ماورائے حقیقت میں کوئی خلیج حاکل نہیں۔ فقط نگاہ کی پہتی انسان کو دھوکے میں مبتلا رکھتی ہے۔

> ہے ور و حرم آئینہ تکرار تمنا واماندگی شوق تراشے ہے پناہیں

ہمہ گیر وسعت نظر کی بدولت سطی امتیازات تحلیل ہوتے چلے جاتے ہیں حقیقت کے ساتھ محبت کا رشتہ استوار ہوتا ہے تو چیزوں کو دیکھنے کا انداز بی تبدیل ہو جاتا ہے۔

ہے پرے سرحد اوراک سے اپنا سمجود قبلہ نما کہتے ہیں قبلہ نما کہتے ہیں

ا بل نظر کو کوئی بھی منزل ایسی نہیں ملتی جسے منزل مقصود قرار دیا جا سکے۔

منظر اک بلندی پر اور ہم بنا کیتے عرش سے اُدھر ہوتا کاش کہ مکال اپنا

marfat.com

گویا تصوف نام ہے ایک استعداد کا جو مخصوص افراد ہی میں پروان پڑھتی ہے۔ جیسے ہر فرد شاعر نہیں ہو سکتا اسی طرح ہر فرد تصوف کے اعلیٰ مرتبے پر فائز نہیں ہو سکتا۔

#### ذوق ایں بادہ ندانی بخدا تانہ پھی

یہ ایک ایبا تجربہ ہے جس میں سے خود گزرے بغیراس کی حقیقت اور ماہیت کا عرفان ممکن ہی نہیں ہے۔

یہ نکتہ ملحوظ خاطر رہنا چاہئے کہ تصوف خالصتاً اسلامی اصطلاح ہے لیکن یہ رجحان صرف مسلمانوں تک ہی محدود نہیں۔ یہ بی نوع انسان کی ایک مشترک میراث ہے۔ تمام ادبان میں اس کی اساس موجود ہے۔ اسے بالعوم سریت یا مسٹر م کما جاتا ہے۔ تمام زمانوں اور ملکوں میں اس رجحان کے علمبردار بھشہ موجود رہے ہیں۔

مسلمان اہل تصوف نے اسے ایک مخصوص آہنگ عطاکیا ہے جس کے باعث اسے ایک جداگانہ مقام میسر آیا ہے۔ اس کے ڈانڈے اسلام کے نظریہ توحید سے ملے ہوئے ہیں۔ اس کا بنیادی موقف ہے ہے کہ ہر علم ہر عمل کا ایک ظاہر ہو تا ہے اور ایک باطن مرف ظاہر ہی میں الجھ کر نہیں رہ جانا چاہئے بلکہ باطنی اسرار تک رسائی حاصل کرنے کی تک و دو میں ہمہ تن مشغول رہنا چاہئے۔ جیسے جیسے نقاب اُٹھتے چلے جاتے ہیں انسان قرب اللی کی سرمستیوں سے سرشار ہو تا چلا جاتا ہے۔ دوستی کا بیہ سفر انسان کے اندر الی صفات پیدا کرتا ہے جو اسے حزن کا یس اور خوف جیسی مملک بیاریوں سے نجات دلاتی ہیں۔ حصور و آز کے چھل سے چھراتی ہیں۔ محدود سے لامحدود تک لے جاتی ہیں۔ حصور و آز کے چھل سے چھراتی ہیں۔ محدود سے لامحدود تک لے جاتی ہیں۔ اور اس وسلے سے انسان کو وسعت نظر فراہم کرتی ہے۔ یہ وہ مقام ہے جمال

marfat.com

پہنچ کر انسان نور خداوندی سے مستیر ہو جاتا ہے اور ای مرتبے پر پہنچ ہوئے شخص کے بارے میں آنخضرت مل اللہ نے ارشاد فرمایا کہ "مومن کی فراست سے ڈرو کیونکہ وہ اللہ کے نور سے دیکھتا ہے" یہ مرتبہ یو نمی حاصل نہیں ہو جاتا۔ اس کے لئے مجاہدہ کرنا پڑتا ہے۔ نفس امارہ کے نقاضوں سے نبرد آزما ہونا پڑتا ہے۔ اپنے آپ کو اللہ کے رنگ میں رنگنا ہوتا ہے۔ رضائے اللی کے حصول کی سعی و جمد میں ترغیبات سے کنارہ کشی کرنا ہوتی ہے۔ پچھ ضابطوں کو اپنے اوپر پوری رضا و رغبت کے ساتھ لاگو کرنا ہوتی ہے۔ پچھ ضابطوں کو این اوپر پوری رضا و رغبت کے ساتھ لاگو کرنا ہوتی ہے۔

یہ شادت گہ اُلفت میں قدم رکھنا ہے لوگ آسان سمجھتے ہیں مسلمال ہونا

ا خلاص اور بورے اعتاد کے ساتھ لا کے تمام مرحلوں میں سے آگے برصتے ہوئے الاکی منزل مراد تک پنچنا ہوتا ہے۔ گویا صوفی وہ دہ جو صفائے باطن کے اس رہے پر فائز ہو جو دین کا مقصود و مطلوب ہے۔

ہاتھ ہے اللہ کا بندہ مومن کا ہاتھ غالب و کار آفریں کار کشا و کار ساز خاکی و نوری نماد بندہ مولا صفات ہر دو جمال سے غنی اس کا دل بے نیاز اس کی امیدیں قلیل' اس کے مقاصد جلیل اس کی ادا دل فریب' اس کی نگہ دل نواز اس کی نگہ دل نواز

اسلامی تصوف کی اساس خود قرآن تحکیم اور احادیث رسول اکرم

marfat.com

اصل اہمیت معانی کی ہوتی ہے۔ الفاظ تو وقت کی پیداوار ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پر نماز' روزہ جیے الفاظ قرآن اور احادیث میں کمیں نہیں آئے گر اب صلوٰۃ اور صوم کی جگہ پر مستعمل ہیں۔ کما جاتا ہے کہ اپنے لئے صوفی کا لفظ صب سے پہلے ابوہاشم نے اختیار کیا جس کا تعلق عمد بنوامیہ سے تھا قرآن تعلیات کا نچوڑ کی ہے کہ انسان اپنے آپ کو رضائے اللی کے سانچے میں تعلیمات کا نچوڑ کی ہے کہ انسان اپنے آپ کو رضائے اللی کے سانچے میں رکھ' ذھال لے۔ ونیا کو آخرت کی تھیتی سمجھے۔ نفسانی خواہشات کو قابو میں رکھ' نوع انسانی کی خیر خواہی کے کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لے' اپنے ذہن و نوع انسانی کی خیر خواہی کے کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لے' اپنے ذہن و نوع انسانی کی خیر خواہی کے کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لے' اپنے ذہن و نوع انسانی کی خیر خواہی کے کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لے' اپنے ذہن و نوع انسانی کی خیر خواہی کے کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لے' اپنے ذہن و نوع انسانی کی دور توں سے پاک اور صاف رکھے۔ یہی باتیں صوفیاء کی تعلیمات کی روح ہیں۔

دور اول کے مسلمان صوفیاء کے اقوال اور اعمال کو زیر نظر لایا جائے تو یہ بات پایہ جُوت کو پہنچ جاتی ہے کہ ان سب کا مقصد اسلام ہی کے احکام کا عملی نفاذ تھا۔ عام لوگوں کی سطح سے اُوپر جاکر اور تعلیمات اسلام کے اصل تقاضوں کی معرفت سے مالا مال ہو کر قرب خداوندی کی جبتو کرنا ان سب کا مقمع نظر تھا۔ امام حسن بھری " (م-۲۲۸ء) ابوہاشم کوئی " (م-۲۷۵ء) کا مقمع نظر تھا۔ امام حسن بھری " (م-۲۲۸ء) ابوہاشم کوئی " (م-۴۸۵ء) مارث محاسی " ابراہیم بن ادھم " (م-۷۷۵ء) شفیق بلخی " (م-۴۸۵ء) حارث محاسی " (م-۲۸۵ء) رابعہ بھری " (م-۴۸ء) ذوالنون مصری " (م-۴۸۵ء) بایزید نظری " (م-۴۸۵ء) ہیند بغدادی " (م-۴۹۰ء) جیسے صوفیاء عظام کے تذکروں کے سطامی " (م-۳۵۸ء) جند بغدادی " (م-۴۹۰ء) جیسے صوفیاء عظام کے تذکروں سے عیاں ہے کہ وہ تمام بندگان خاص بمی کوششیں کرتے رہے کہ اسلام کا تھور توحید اپنی تمام تر نعتوں اور رعنائیوں کے ساتھ نافذ کیا جائے۔ عام لوگوں کو دنیاداری کے جھمیلوں سے نکال کر انہیں رضائے خداوندی کی جانب مائل کو دنیاداری کے جھمیلوں سے نکال کر انہیں رضائے خداوندی کی جانب مائل کیا جائے۔ ساتی اغتثار ' نظریاتی خلفشار اور تحرنی بلغار کا وہ عہد کس قدر کو خطرناک صورت حال سے دوچار تھا۔ ملوکیت اور جرو استبداد نے کس کس خطرناک صورت حال سے دوچار تھا۔ ملوکیت اور جرو استبداد نے کس کس خطرناک صورت حال سے دوچار تھا۔ ملوکیت اور جرو استبداد نے کس کس

marfat.com

اصل اہمیت معانی کی ہوتی ہے۔ الفاظ تو وقت کی پیداوار ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پر نماز' روزہ جیے الفاظ قرآن اور احادیث میں کمیں نہیں آئے گر اب صلوٰۃ اور صوم کی جگہ پر مستعمل ہیں۔ کما جاتا ہے کہ اپنے لئے صوفی کا لفظ صب سے پہلے ابوہاشم نے اختیار کیا جس کا تعلق عمد بنوامیہ سے تھا قرآن تعلیات کا نچوڑ کی ہے کہ انسان اپنے آپ کو رضائے اللی کے سانچے میں تعلیمات کا نچوڑ کی ہے کہ انسان اپنے آپ کو رضائے اللی کے سانچے میں رکھ' ذھال لے۔ ونیا کو آخرت کی تھیتی سمجھے۔ نفسانی خواہشات کو قابو میں رکھ' نوع انسانی کی خیر خواہی کے کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لے' اپنے ذہن و نوع انسانی کی خیر خواہی کے کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لے' اپنے ذہن و نوع انسانی کی خیر خواہی کے کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لے' اپنے ذہن و نوع انسانی کی خیر خواہی کے کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لے' اپنے ذہن و نوع انسانی کی خیر خواہی کے کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لے' اپنے ذہن و نوع انسانی کی دور توں سے پاک اور صاف رکھے۔ یہی باتیں صوفیاء کی تعلیمات کی روح ہیں۔

دور اول کے مسلمان صوفیاء کے اقوال اور اعمال کو زیر نظر لایا جائے تو یہ بات پایہ جُوت کو پہنچ جاتی ہے کہ ان سب کا مقصد اسلام ہی کے احکام کا عملی نفاذ تھا۔ عام لوگوں کی سطح سے اُوپر جاکر اور تعلیمات اسلام کے اصل تقاضوں کی معرفت سے مالا مال ہو کر قرب خداوندی کی جبتو کرنا ان سب کا مقمع نظر تھا۔ امام حسن بھری " (م-۲۲۸ء) ابوہاشم کوئی " (م-۲۷۵ء) کا مقمع نظر تھا۔ امام حسن بھری " (م-۲۲۸ء) ابوہاشم کوئی " (م-۴۸۵ء) مارث محاسی " ابراہیم بن ادھم " (م-۷۷۵ء) شفیق بلخی " (م-۴۸۵ء) حارث محاسی " (م-۲۸۵ء) رابعہ بھری " (م-۴۸ء) ذوالنون مصری " (م-۴۸۵ء) بایزید نظری " (م-۴۸۵ء) ہیند بغدادی " (م-۴۹۰ء) جیسے صوفیاء عظام کے تذکروں کے سطامی " (م-۳۵۸ء) جند بغدادی " (م-۴۹۰ء) جیسے صوفیاء عظام کے تذکروں سے عیاں ہے کہ وہ تمام بندگان خاص بمی کوششیں کرتے رہے کہ اسلام کا تھور توحید اپنی تمام تر نعتوں اور رعنائیوں کے ساتھ نافذ کیا جائے۔ عام لوگوں کو دنیاداری کے جھمیلوں سے نکال کر انہیں رضائے خداوندی کی جانب مائل کو دنیاداری کے جھمیلوں سے نکال کر انہیں رضائے خداوندی کی جانب مائل کیا جائے۔ ساتی اغتثار ' نظریاتی خلفشار اور تحرنی بلغار کا وہ عہد کس قدر کو خطرناک صورت حال سے دوچار تھا۔ ملوکیت اور جرو استبداد نے کس کس خطرناک صورت حال سے دوچار تھا۔ ملوکیت اور جرو استبداد نے کس کس خطرناک صورت حال سے دوچار تھا۔ ملوکیت اور جرو استبداد نے کس کس

marfat.com

زاویے سے انسان کو پریشان خاطر کر رکھا تھا گر ان صوفیائے کرام کی روح پرور تعلیمات کی بدولت اسلام کی روح برقرار رہی۔ بعد کے ادوار میں بھی اہل تصوف نے ایمان کی سلامتی اور انسان کی حقیقی فلاح کے لائحہ ہائے عمل کو جاری رکھا۔ یہ درست ہے کہ صوفیانہ تعلیمات کے اس چشے میں کچھ خارجی رویں بھی شامل ہوتی رہیں گراصلاح احوال کی تحریکیں ہردور میں اُٹھتی رہیں اور خالفتا اسلامی تصوف کے خدوخال نمایاں ہی رہے۔ جسے باتی تمام شعبوں میں زوال کے آثار نمودار ہوئے تصوف میں بھی غلط باتیں در آئیں لیکن اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ ان کی وجہ سے خود تصوف ہی کو ہدف تنقید بنا ویا حائے۔

میراث میں آئی ہے انہیں مند ارشاد زاغوں کے تصرف میں عقابوں کے نشین

قم باذن الله كمه كت تتے جو رخصت ہوئے خانقاہوں میں مجادر رہ گئے یا گوركن

تدن تصوف شریعت کلام بتان عجم کے پیجاری تمام مقیقت خرافات میں کھو گئی ہیں امت روایات میں کھو گئی ہیں کھو گئی ہیں کھو گئی ہیں کھو گئی

وہ صوفی کہ تھا خدمت حق میں مرد محبت میں کیتا' حمیت میں فرد

marfat.com

مجم کے خیالات میں کھو گیا ہے سالک مقامات میں کھو گیا بجھی عشق کی آگ اندھیر ہے مسلمال نہیں راکھ کا ڈھیر ہے مسلمال نہیں راکھ کا ڈھیر ہے

علامہ اقبال یک اس نوعیت کے تمام اشعار ہمیں نصوف کی اصل پاکیزہ تعلیمات سے روگردانی کے نتائج و عواقب سے ضرور آگاہ کرتے ہیں لیکن اس نقطۂ نظر کی ترویج و اشاعت نہیں کرتے کہ خود نصوف کو خیریاد کمہ دیا جائے۔ ضروری ہے کہ غیراسلامی اثرات سے پاک کرکے نصوف کو خالص قرآنی اور ایمانی آہنگ دیا جائے۔

وه فرماتے ہیں:۔

چڑھتی ہے جب فقر کی سان پر تینے خودی ایک سپاہی کی ضرب کرتی ہے کار سپاہ

نہ تخت و تاج میں نے شکر و سپاہ میں ہے جو بات مرد قلندر کی بارگاہ میں ہے

یہ کھت ملکوتی ہے علم لا ہوتی حرم کے درد کا درمال نہیں تو کچھ بھی نہیں یہ درور کا درمال نہیں تو کچھ بھی نہیں یہ درور یہ درور نیم شہی ہے تھیال نہیں تو کچھ بھی نہیں تری خودی کے تھیال نہیں تو کچھ بھی نہیں

marfat.com

خرد نے کمہ بھی دیا لا اللہ تو کیا حاصل ول و نگاہ مسلماں نہیں تو سیجھ بھی نہیں

حقیقی تصوف اس لحاظ ہے اس امر کا مقتنی ہے کہ انسان تعلیر جذبات
اور تزکیہ نفس اور توبہ و طمارت کے مراحل طے کرتے ہوئے اور مبرو توکل'
استغنا' احسان' محبت' انسان دوستی' ذکر و فکر' شکر گزاری اور معرفت ہے
ہمکنار ہو کر راضی برضا ہو جائے۔ خبرہے آگے بڑھ کر نظر' عقل سے اوپر جاکر
وجدان اور فرض سے سکدوش ہوتے ہوئے عشق کی منزل تک رسائی حاصل
کر لے۔ اپنی الوبی اساس کا عرفان بی انسان کو ان تمام شکناؤں سے آزاد کر
سکتا ہے جن میں گھر کر وہ فساد فی الارض کا مرتکب ہوتا ہے۔ جس نے اپنے
آپ کو پہچانا اس نے اپنے رب یعنی اپنی حقیقت مطلقہ کو پچانا۔ یہ پہچان بی
تمام امراض روحانی کا علاج ہے۔

ہم موحد ہیں ہارا کیش ہے ترک رسوم ماتیں جب مٹ گئیں اجزائے ایمال ہو گئیں

جب یہ کما جاتا ہے کہ دنیا مردار ہے اور اس کے طلب کرنے دالے کتے ہیں تو دنیا سے یمال مراد وہ محدود نقطہ نگاہ ہے جو انسان کو عارضی لذات ' سطی مفاوات اور گروہی تعقبات میں جکڑ کر رکھ دیتا ہے۔ اسے ترک کرنے اور وسیع تر دائرہ نگاہ کی مدو سے ماورائی تقائق کے ساتھ رشتہ استوار کرنے سے بہت می خرابیال از خود مث جاتی ہیں۔ صوفیائے کرام نے اپنے اپنے انداز سے اس وسعت نظر کا پرچار کیا۔ لوگوں کو مرکز توحید پر لانے کی دعوت دی ' سید علی جویری" کی کشف المجوب ہو یا سید عبدالقادر جیلانی "کی غیشہ دی' سید علی جویری کی کشف المجوب ہو یا سید عبدالقادر جیلانی "کی غیشہ

marfat.com

الطالبين ' مجدد الف فانی" کے مکتوبات ہوں یا شاہ ولی اللہ" کے فرمودات '
تمام اہل حق صوفیاء اور اولیاء اللہ کا مشن یمی رہا ہے کہ انسان کو انسانی ہتی 
کے اصل مقصد سے آشا کیا جائے اس کا تعلق مبداء ہتی کی جڑوں کے ساتھ 
جو ڑا جائے۔ غفلت کے پردول کو اٹھایا جائے ' فکر میں بلندی اور عمل میں بکھار 
پیدا کیا جائے۔ روحانیت کو متحکم کیا جائے۔ دیگر ندا ہب کے رہنماؤں نے بھی 
کی کام کیا ہے لیکن اسلامی تعلیمات کے مخصوص زاویہ نگاہ کی بدولت مسلمان 
صوفیا نے یہ کام انتمائی بحربور اور منفرد پیرائے میں سرانجام دیا ہے۔ ضروری 
ہونیا نے یہ کام انتمائی بحربور اور منفرد پیرائے میں سرانجام دیا ہے۔ ضروری 
کے اس کی تعلیمات کو عام کیا جائے ' ان کے اصل پیغام کو دنیا کے گوشے 
گوشے تک پنچایا جائے اور اس طریقے سے نوع انسانی کو مسائل و مشکلات کی 
اس نار جنم سے بچایا جائے جس میں وہ جل رہی ہے۔

علاج آتش رومی کے سوز میں ہے ترا تری خرد پہ ہے غالب فرنگیوں کا فسوں

تازہ پھر وانش حاضر نے کیا سحر قدیم سنزر اس عمد میں ممکن نہیں بے چوب کلیم

جس طرح جسانی بیاریوں کے علاج کی خاطر ہم ماہر اطبا کے پاس جاتے ہیں انہیں اپنی کیفیات بتاتے ہیں جن کی روشنی ہیں وہ اصل مرض کی تشخیص کرتے ہیں پھر ادویات تجویز کرتے ہیں ' پر ہیز بناتے ہیں ' مفید مشورے دیتے ہیں بلکہ ضرورت پڑنے پر جراحت بھی کرتے ہیں۔ ہم کوشش کرتے ہیں کہ مرض پر قابو پایا جائے بالکل ای طرح روحانی ا مراض کے علاج کے لئے ہمیں ان نظر صوفیاء کی خدمت اقدس میں جانا چاہئے اور جن باتوں کا تھم دیں ان

marfat.com

باتوں کو کرنا چاہئے۔ جیسی احتیاط ہم جسمانی صحت کے لئے طبیبوں کے انتخاب میں کرتے ہیں اس سے کمیں زیادہ احتیاط ہمیں روحانی صحت کے معالجوں کے چناؤ میں طموظ رکھنی چاہئے۔ نیم حکیم خطرہ جان' نیم طلا خطرہ ایمان ہو تا ہے نیم صوفی خطرہ روحانیت ہو سکتا ہے۔ وحوکے میں نمیں آنا چاہئے۔ کھرے اور کھوٹے میں امتیاز کرنا لازم ہے۔ کوئی شخص یک لخت انجینئریا وکیل' یا ڈاکٹریا سیشلٹ نمیں بن جاتا اسے اپنے فن میں ممارت حاصل کرنے کے لئے شخت محنت کرنا ہوتی ہے اس طرح صوفی کو مختلف مقامات طے کرتا پڑتے ہیں سلوک محنت کی مرحلوں میں سے ہو کر گزرتا پڑتا ہے۔ کسی مرد کامل کی محبت فیض اور کسی مرد مومن کی نگاہ سے بھرہ یاب ہوتا ہوتا ہے۔

یہ فضان نظر تھا یا کہ کمتب کی کرامت تھی سکھائے کس نے اسلیل کو آداب فرزندی

اولیاء کے آستانوں پر فیض کے چشے جاری ہیں۔ جس کا جی جاہے ان چشموں سے سراب ہو جائے۔ اگر چشموں سے مالا مال ہو جائے۔ اگر جعلمازوں کے وام فریب میں آئے گاتو اس کے نتائج کی ذمہ داری خود اس کی اپنی ذات پر ہو گی۔ اس نے احتیاط کیوں نہ کی۔ زر خاص کی جگہ اس نے اکھوٹ کو کیوں قبول کیا۔

زے خمیر پہ جب تک نہ ہو نزول کتاب مرہ کشا ہے نہ رازی نہ صاحب کشاف

marfat.com

## تضوف ومقامات تضوف

و اکثر حافظ عبدالغنی شخ نمادل و اکثر حافظ عبدالغنی شخ نمادل و در نمی شعبه عربی و فاری سنده بونیورشی و مشور و جامشور و

#### «تضوف ومقامات تضوف»

## ڈاکٹر حافظ عبدالغنی شیخ ''عادل''

اَلْحَمْدُ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الرّحِمْنُ الرّحِيمُ وَنُصَلِّى وَنُسَلِّمُ عَلَى حَبِيْبِهِ قَاسِمِ النَّعيمِ وَبِالْمُوْمِنِيْنَ رَوفٌ رّحِيمٌ - (۱) اَمَابَعَّدُ فَاعُوْدُ بِاللهِ مِنَ الشِّيطِنِ الرَّحِيمِ وَإِذَا جَآئَكَ اللَّهِ مِنَ الشِّيطِنِ الرَّحِيمِ وَإِذَا جَآئَكَ اللَّهِ يَنُ الشِّيطِنِ الرَّحِيمِ وَإِذَا جَآئَكَ اللَّهِ يَنُ الشِّيطِنِ الرَّحِيمِ وَإِذَا جَآئَكَ اللَّهِ يَنُ الشِّيطِنِ الرَّحِيمِ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمُ الرَّحِيمِ وَإِذَا جَآئَكَ اللَّهِ يَنُ اللَّهِ يَعْدِهِ وَإِذَا جَآئَكَ اللَّهُ الْهُ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ إِنّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوءً بِحَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَاصْلَحَ فَانَّهُ عَفُورٌ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوءً بِحَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَاصْلَحَ فَانَّهُ عَفُورٌ وَحِيْمٌ ٥ وَكَذَٰلِكَ نُفْصِلُ الْأَيْتِ وَلِتَسْتَبِيْنَ سَبِيْلَ الْمُحْرِمِيْنِ ط (٢) وَكَذَٰلِكَ نُفْصِلُ الْأَيْتِ وَلِتَسْتَبِيْنَ سَبِيْلَ الْمُحْرِمِيْنِ ط (٢) المَحْرِمِيْنِ ط (٢) اللهُ الْعَظِيمُ ٥

الله تارک و تعالی کے مسلسل اور پہیم احسانات رحمانی و اکرامات رحمی الله تارک و تعالی کے حیط اختیار ہے اس درجہ وراء الوراء ہیں کہ ان کا عشر عشیر بھی بیان کرنا ممکن نہیں۔ انسان بنایا 'اپنے مجبوب کی اُمت میں داخل فرما کر خیرالامم کا خطاب بخشا اور اس زمانہ قحط الرجال میں اپنے قرب تک پہنچنے کے لئے اُلْحَمْدُ لِللهِ ایبا رہنمائے سلوک عطاکیا جو اسوہ رسول پر ہو بہو کار بند اور اخلاق اللی ہے جو بہ جو متحلق رہا۔ جس نے خود آرام نہیں فرمایا 'اپنے غلاموں کو آرام پہنچایا۔ خود نہیں کھایا اپنے مریدوں کو آرام نہیں فرمایا 'اپنے غلاموں کو آرام پہنچایا۔ خود نہیں کھایا اپنے مریدوں کو

marfat.com

شكم سير كھلايا۔ خود تكاليف أنھائيں اور رہروان سلوك كو آرام اور شفقت كريمانہ كے ساتھ 'ساتھ كچڑ كر منزل قرب تك پنچا دیا۔ اے اللہ بركت عطا فرما ایسے ہادی و مرشد كے درجات میں اور ہم بے دست و یا اور افآدگان راہ سلوك كو ان كے سابہ عاطفت میں زیادہ سے زیادہ استفادہ كی توفیق عطا فرا۔ آمین بِجاہِ سَنہدِ الْاَنْبِیَاء وَ الْمُرْسَلِینَ

تصوف سے علمی برگائی نے بعض طبائع کو روحانیت سے اتا دور کر دیا ہے کہ مادہ پند اذبان ایک ایسے طلعم تبور میں پھنس کر رہ گئے ہیں کہ ان کو الفاظ سے معانی' معانی سے حقائق اور حقائق سے حقیقتہ الحقائق تک پنچنا دشوار ہو گیا ہے۔ وہ سطح سمندر کی رنگین موجوں اور گرداب و تلاطم کے پر آشوب مدو جزر سے گزر کر اس کی گرائیوں کے پر سکون ذخار کو تصور میں لانا بھی تو ہم پرستی اور فد ہمی جنون سجھنے گئے ہیں۔

دین حق کے تجزیہ سے اس کے نین شعبے معلوم ہوتے ہیں۔ پہلا شعبہ ایمانیات ہے جو کہ پورے دین کی اساس اور بنیاد ہے ' بھی شعبہ علم العقائد کا موضوع ہے۔

دین حق کا دو سرا شعبہ اعمال صالحہ ہے جو کہ دین کا قالب اور دین کا علم فقہ کا عملی نظام ہے۔ ہماری زندگی پر دین کے اس شعبہ کی عکومت ہے علم فقہ کا تعلق اس شعبے ہے۔ دین حق کا تیسرا شعبہ کیفیات روحانیہ ہے جو کہ نہ فقط کمال دین اور کمال ایمان ہے بلکہ دین حق کا ایک مستقل اور اہم شعبہ ہے۔ روحانی 'باطنی 'قلبی کیفیات 'ذکر اللی اور تصوف کا تعلق اس شعبے ہے۔

حضور ما المحلی نے جس طرح ایمانیات اور اعمال صالحہ کے ابواب میں ہوایت و رہنمائی فرمائی ہے بالکل ای طرح اس شعبے میں بھی آپ مائیکی نے حق تعالی کی محبت' مشیعت' تیقن' توکل' احسان اور اخلاص جیسی اہم ترین باطنی اور تلبی کیفیات کے متعلق اہم ہدایات اور نمایت اعلیٰ اور معیاری نمؤنہ اور تلبی کیفیات کے متعلق اہم ہدایات اور نمایت اعلیٰ اور معیاری نمؤنہ

marfat.com

أمت کے لئے چھوڑا ہے۔

مشہور حدیث جرائیل علیہ السلام میں پہلے شعبے کو ایمان دو سرے کو اسلام اور تیسرے کو احسان سے تعبیر کیا گیا ہے اور آخر میں ان تینوں شعبوں کے مجموعے کو دین کما گیا جیسا کہ بخاری و مسلم شریف میں روایت ہے کہ: إِنَّهُ جِنْرِ نَیْل جَاءً لِیُعَلِّمَکُمْ دِیْنَکُمْ (۳) یعنی یہ جرئیل سے جو تہیں دین کی تعلیم دینے آئے تھے۔

حضور مل المراج كى دات اقدى ان تيول شعبول كى جامع تھى اور حسب خيت و استعداد كى جامعيت اكابر صحابہ رضوان الله تعالى عليم الجمعين كو بھى حاصل تھى ليكن بعد كے زمانول ميں يہ صورت باتى نہ رہى بلكہ صحابہ وار ثين و نائبين لينى تابعين و تع تابعين اگر چہ ذاتى طور پر ان تيول شعبول كے حامل اور جامع ہوتے تھے ليكن ائى ائى صلاحيت و استعداد اور ذوق يا ماحول كے مطابق انہوں نے كى ايك شعبے كى خدمت سے ابنا خاص تعلق ركھا۔ بعد كے قرنول انہوں دين كا پھيلاؤ جس قدر بردھتا چلاگيا ان ميں ايما ہونا ناگر پر تھا اس صورت حال اور تقيم عمل نے خواص أمت ميں آئمہ عقائد "آئمہ حديث "آئمہ فقہ حال اور تقيم عمل نے خواص أمت ميں آئمہ عقائد "آئمہ حديث "آئمہ فقہ اور صوفيائے كرام كے الگ الگ طبقے پيدا كر ديئے۔

پی جی طرح آئمہ عقائد و فقہائے نے خصوصیت کے ساتھ دین کے پہلے دو شعبوں کی خدمت و حفاظت کی اور علی حذا جس طرح آئمہ حدیث نے احادیث کی حفاظت اور نقل و روایت کی اہم خدمت انجام دی' بالکل ای طرح سے حضرات صوفیائے کرام نے دین کے اس تیسرے اہم شعبے کی خدمت و حفاظت اور اس باب میں رسول اکرم مرازی کی نصرت و نیابت کی خدمت و حفاظت اور اس باب میں رسول اکرم مرازی شعبہ میں طبقہ صوفیہ کی خدمات کی ممنون و مخاج ہے۔

وراصل وین کا نیمی تیسرا طبقہ لینی طبقہ صوفیہ کرام ہی ہے جو کہ

marfat.com

حضور ما المراكز كل بنائى ہوئى محبت و خشیت اور احسان و اخلاص كى روحانى كيفيات كى سخصيل و شخيل اور پھراس سلسله ميں دو سروں كى رہنمائى اور فيض رسانى كا خفل دہراتا چلا آ رہا ہے ليكن چو نكه باطنى اور روحانى كيفيات صرف كتابيں اس سلسلے كے مقالات پڑھنے سے حاصل نہيں ہو تیں۔ بلكه ان عام ذرائع سے ان كا صحيح ادراك و علم بھى نہيں ہوتا۔ اس لئے ان كيفيات كے كى حامل اور وارث كى صحبت 'خدمت و تربیت میں رہ كر بى پچھ علم و معرفت حاصل ہوتى وارث كى صحبت 'خدمت و تربیت میں رہ كر بى پچھ علم و معرفت حاصل ہوتى

ہے۔ یکی سبب ہے کہ جو لوگ اس زعم میں مبتلا ہو جاتے ہیں کہ جو پچھ کتابوں اور لڑ پچر کے ذریعے ہمارے پاس ہے وہی دین کمل ہے وہ غلط فنمی میں مبتلا ہو کراصل سے محروم رہتے ہیں۔(۴)

تزکیہ نفس اور احسان و اظلامی جیسی اعلی روحانی و قلبی کیفیات حاصل کرنے کا جو صحیح نظام تصوف ' ذکر النی اور سلوک کے نام سے پیش کیا گیا وہ روحانیت کا ایبا علمی ' عملی اور مشاہداتی راستہ ہے جو ان نظری معلومات اور بینی و حقیقتی انکشافات تک پہنچا دیتا ہے جو ابھی تک فلفہ اور سائنس کو اپنی تمام تر ترقیوں کے باوجود میسر نہیں۔

تصوف انسان کے باطن کو پاک و صاف اور اس کے دل کو آئینہ حق نما
بناتا ہے۔ اگر ایک سالک راہ تصوف کی طرف آئے تو اس کا پہلا قدم مقام
طلب پر ہو گا۔ طلب اس کو مجاہرہ کے راستے میں دو ڈائے گا۔ مجاہرہ اس کے
لئے طریق ہدایت کو کھول دے گا' اور اس کے دل کو توبہ سے دھو کر پاک
کرے گا۔ جب اللہ تعالی اسے ہدایت و توبہ عطا فرمائے گا تو بتیجہ یہ ہو گاکہ
اس کا خیال جملہ اطراف سے سمٹ کر مطلوب کی طرف مجتمع ہو جائے گا۔ جب
خیال میں جمیت ہوگی تو حضور نصیب ہوگا اور جب حضور میں ماسواسے یکسوئی
حاصل ہوئی تو مطلوب کی طرف سے کشش ہوگی۔ اور جب سالک مطلوب میں

marfat.com

جذب ہو جائے گاتو واردات غیبی اس پر وارد ہوں گے۔ اور جمال تک اس کا مقدر ہو گا اس کا مقدر ہو گا اس کا مقدر ہو گا اس رفعت تک لے جائیں گے۔ اور اس پر وہ کمالات عرفانی ظہور کریں گے جو دو سرول سے مخفی رہتے ہیں۔ جیسے جیسے جذب و واردات قوی ہوں گے جو موردت کم ہوتی جائے گی۔

تاکہ از جانب معثوق نباشد کشتے کوشش عاشق بے چارہ بجائے نہ رسد

جب تک معنوق کی طرف سے جذبہ و کشش نہ ہو طالب کا قدم سلوک کسی مقام تک نہیں پہنچا)

گراس کے یہ معنی نہیں کہ تم حالت جذب کی اُمید میں راہ سلوک طے کرنے کی بجائے چار زانو بیٹھ جاؤ کہ جاذبہ اللی خود آئے گا اور تہیں اُٹھا کر لیے جائے گا۔ اس کے یہ معنی ہوں گے کہ تم نے مراتب عشق طے کرنے سے پیشتر اپنی معثوقیت اور محبوب کا ادعا کیا ہے۔ اور یہ دربار محبوب حقیق میں ادبی اور گتاخی ہے۔ اور اس کی مزا سوائے اس کے اور پچھ نہیں کہ تہیں راہ سلوک میں مرگردان ویریٹان چھوڑ دیا جائے۔

الله تبارک و تعالی نے تم کو قالب دیا افس دیا عقل دی ول دیا روح دی مردیا خفی دیا اور حواس ظاہری و باطنی کے ذریعہ تم پر ایک ذمہ داری عائد کی تاکہ تم ایک ایک مرتبہ کو طے کرد۔ اگر تم نے اپنی ذمہ داری کو بخوبی انجام دیا اور اس مقام تک رسائی حاصل کی جو تمہاڑے حیطہ اختیار میں تھی تو تمہارا قدم خود بخود رک جائے گا۔ اور جب تمہارا قدم رک گیا تو جذب اللی کی حد شروع ہو جائے گا۔ اور جب تمہارا قدم تمہارے شامل حال ہو حد شروع ہو جائے گا۔ اور الله تبارک و تعالی کا جذب تمہارے شامل حال ہو جائے گا۔ اور الله تبارک و تعالی کا جذب تمہارے شامل حال ہو جائے گا۔ اور الله تبارک و تعالی کا جذب تمہارے شامل حال ہو جائے گا۔ اور الله تبارک و تعالی کا جذب تمہارے شامل حال ہو جائے گا۔ اور الله تبارک و تعالی کا جذب تمہارے شامل کی عبادت پر نضیات

marfat.com

ر کھتا ہے۔ اور جب سالک کو بیہ کشش حاصل ہو جائے تو وہ بہت جلد اپنے مطلوب تک پہنچ جاتا ہے اور ایسے ہی لوگ اپنے نفس کو رضائے النی کے لئے فروخت کرتے ہیں اور اللہ اپنے ایسے ہی بندوں پر مہرانی فرماتا ہے۔

الله خارک و تعالیٰ کی معرفت ذات و صفات حاصل کرنا قلب مومن کا کام ہے۔ اور معرفت زات و صفات الی کے ذریعے زات و صفات کا مشاہرہ کرنا روح کا کام ہے۔ پھرمشاہدہ ذات و صفات سے قرب و وصل تک پنجنا سر انسانی کا کام۔ اور قرب و وصل کی لذت اور سرور سے محویت تامہ تک پنچنا لطیفہ خفی کا کام ہے۔ پھر محویت تامہ کے ذریعہ لطیفہ اخفی مقام ذات میں فانی ہو جاتا ہے۔ پھر اصل لطائف' تجلیات' ولایت و واردات حقائق اللی ماشاء اللہ اس مقام تک رسائی عطا فرماتے ہیں جمال عبدیت آثار الوہیت سے ہمکنار ہوتی ہے۔ یماں پہنچ کر سالک کی نگاہ بصارت اپنی خودی سے اٹھ جاتی ہے اور اس کا شعور خودی انانیت مطلقہ میں تھم ہو جاتا ہے۔ اب وہ شعور خودی کے نباس میں ظاہر ہو یا شعور خدا بین (مشاہرہ ذات) کے لباس میں۔ بسرحال سالک کا وجود درمیان میں حاکل نہیں ہو تا۔ ای کو مقام فنا کہتے ہیں۔ واضح رہے کہ زات مطلوب میں فانی ہو جانے کے معنی بیہ نہیں ہیں کہ انسان معدوم ہو جائے۔ بلکہ جب انسان اسیے شعور خودی کے زینے سے شعور خدا بین (مشاہرہ ذات) تک پنچا ہے اور خودی کے ساتھ اس کا شعور خودی بھی مم ہو جائے تو اس کیفیت کو اصطلاح تصوف میں فناہے تعبیر کیا جاتا ہے۔

اس کے بعد اللہ تبارک و تعالی اپنے بندے کو اس مقام پر زیادہ عرصہ تک نہیں روکنا بلکہ مشیت و حکمت کے مطابق اس مقام پر روکنے کے بعد واپس لوٹا آ ہے۔ اور جتنی چیزیں طالب نے وصال مطلوب کے لئے قربان کی تھیں اور ان ہے اپنے شعور کو اُٹھا لیا تھا' ایک ایک کرکے ان سے بهتر اور بالا تر عطاکیا جا آ ہے۔ اور بعض وہ صفات الی جن کا وہ پیشتر مجاز نہ تھا' اعتباراً مجاز تر عطاکیا جا آ ہے۔ اور بعض وہ صفات الی جن کا وہ پیشتر مجاز نہ تھا' اعتباراً مجاز

marfat.com

بنایا جاتا ہے۔ ای کو اصطلاح تصوف میں بقاسے تعبیر کیا جاتا ہے۔

فناء و بقاء کی مثال اس طرح سمجھو کہ تم ایک آئینہ کے سامنے ہو جس میں تہاری صورت نظر آ رہی ہے۔ اگر تم اپنی صورت محویت کے ساتھ دیکھو تو آئینہ تہماری نگاہ ہے محو ہو جاتا ہے۔ اور اگر آئینہ پر نظر جمادو تو تہمارا عکس نظر نہیں آتا۔ پس آئینہ کو نظرانداذ کر کے عکس کا مشاہدہ کرنا آئینہ کی فنائیت ہے اور عکس کو ہو جاتا ہے۔ اور عکس کو فنائیت ہے اور عکس کو دیکھنا عکس کی فنائیت ہے۔ اس طرح لطائف امری ایک دو سرے کے باطن میں دیکھنا عکس کی فنائیت ہے۔ اس طرح لطائف امری ایک دو سرے کے باطن میں ہیں بینی آئینہ دل میں آئینہ روح' اس میں سر' اس میں خفی' اس میں اخفی۔ اور سب میں اعلیٰ قدر حال انوار و تجلیات اللی کا ظہور ہے۔

جب ان لطائف کے آئیوں میں مشغول ہوں گے تو ان کے انوار و تجلیات نظرے ہے جہ جائیں گے۔ اور جب مشاہدہ حق میں مشغول ہوں گے تو یہ لطائف نگاہ شعور سے گر جائیں گے۔ اس لئے پہلے ان آئیوں سے روشناس کرایا جاتا ہے۔ جس میں جمال اللی کا عکس نظر آتا ہے۔ پھر ان آئیوں کے باطن اور باطن کے باطن میں سیر مشاہداتی کرائی جاتی ہے۔ اور جب ان آئیوں میں ذوق مشاہدہ کمال کو پنچتا ہے تو اس مشہود کو بلاواسطہ دیکھنے کی تمنا ایک ناقابل برداشت تشکی پیدا کرتے ہیں اور خمیس آئیوں سے نظر ہٹا کر اور اپنا منہ بچیر کر اس ذات کی طرف رخ کرنا ضروری ہو جاتا ہے جس کا عکس تم آئیوں میں دیکھتے رہے ہو۔ اگر تم جمال محبوب کے شیدائی ہو تو آئینہ سے اپنا منہ بچیر کر محبوب مطلق کے سامنے کھڑے ہو جاؤ۔ اور تصوف کا بھی بھی کام آئیوں ہے کہ شمیس نزدیک تر راستہ سے لے جاکر محبوب کے سامنے کھڑا کر دے۔ بحض حقائق نا آشنا اور اپنے باطن سے بے خبر افراد صوفیوں کے باطن سے بخبر افراد صوفیوں کے براقبہ وادر مکاشفہ کو طنزد شمنح کی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔ ان کے نزدیک مراقبہ ' مجاہدہ اور مکاشفہ کو طنزد شمنح کی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔ ان کے نزدیک قرآن کریم کا احسن القصص یوسف ذلیخا کے جنسی تعشق کے اعتبار سے احسن حراقبہ ' تعابدہ اور مکاشفہ کو طنزد شمنح کی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔ ان کے نزدیک قرآن کریم کا احسن القصص یوسف ذلیخا کے جنسی تعشق کے اعتبار سے احسن

marfat.com

القصص ہو تو ہو لیکن صوفیاء نے قرآن کریم کے احسن القصص سے اپن باطن کے احسن المعارف کا بیتہ لگایا ہے۔ ان کا خیال ہے قرآن کریم کا بیہ قصہ اپی رومانیت کی وجہ سے احسن القصص نہیں ہے بلکہ اس اعتبار سے احسن القصص ہے کہ اس میں بندہ مولا کی تعشق کا طریق اور فرار الی اللہ کی حقیقت کا اظمار کیا گیا ہے۔ اگر ایسا نہ ہو تا تو رومانی اعتبار سے ضروری تھا کہ قرآن کریم کے الفاظ میں بی بی زیخا کا انجام کار بھی بیان کیا جا تا۔ گرایسا نہیں ہے۔

ہمارے معروجود میں وہی سات دروازے ہیں' جیسے ہمارا نفس (زلیخا)

بند کر کے ہماری (یوسف) انسانیت کو برباد کرنا چاہتا ہے۔ یوسف انسانیت کا کام

بیر ہے کہ وہ زلیخائے نفس کے ہتھکنڈوں سے چھوٹ کر دروازہ قلب کی طرف

بھاگے۔ اور اس وقت تک بھاگنا رہے۔ جب تک پہلا دروازہ نہ کھل جائے۔

پہلے دروازے کے بعد دو سرا اور دو سرے کے بعد تیسرا اس طرح ساتوں

دروازے کھل جائیں گے۔ ساتویں دروازے پر عزیز معرکا وجود یعنی جناب مجمد

رسول ساتھی کا سامنا ہو گا' جو پچھ روز تک اپنی شریعت کے قید خانے میں بند

رسول ساتھی کا سامنا ہو گا' جو پچھ روز تک اپنی شریعت کے قید خانے میں بند

رکھنے کے بعد بادشاہ حقیق کے دربار میں پیش کر دیں گے۔ زلیخائے نفس سے

منہ بھیرنا مراقبہ ہے اور دروازوں کی طرف بھاگنا مجابدہ۔ اور اس راستہ پر چلنے

کو سلوک طریقت کہتے ہیں۔ جمال تک تبمارا قدم اُٹھتا ہے بھاگو۔ جمال دک

جاؤ گے تبمارے لئے سواری آئے گی اور تم کو حرم سرائے خلوت میں پہنچا

آپ نے اکثر دیکھا ہوگا۔ صوفیائے کرام کی مخافتیں کی جاتی ہیں 'ان کو برعی کہا جاتا ہے۔ میں برعتی کہا جاتا ہے اور ان کے ظاہری اعمال کو گمراہی سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ میں مانتا ہوں کہ ان کا کوئی کام بظاہر خلاف بھی نظر آتا ہے کہ وہ علائے ظاہر کی طرح خطی سے کام نہیں لیتے اور ذرا ذرا ہی بات پر ناک بھوں نہیں سکیرنے طرح خطی سے کام نہیں سکیرنے گئے۔ گران کی اس ڈھیل اور مسلت میں بھی خاص خاص حکمیں پوشیدہ ہوتی گئے۔ گران کی اس ڈھیل اور مسلت میں بھی خاص خاص حکمیں پوشیدہ ہوتی

marfat.com

ہیں۔ اور سالک جیسے جیسے مقامات تصوف طے کرتا ہوا آگے بڑھتا ہے ان کی شرکی اور طربیقتی گرفت بھی سخت سے سخت تر ہو جاتی ہے۔ اور ایک وقت ایما آتا ہے کہ وہ اس ہیبت و جلال کے ساتھ تربیت فرماتے ہیں جس کی تاب لانا دشوار ہو جاتا ہے۔

ان بزرگان دین کی تربیت میں حکمت 'موطعت ' نرمی ' محبت ' ستاریت اور عفو و بخشش ہوتی ہے۔ اگر وہ ابتدا ہی سے سختی کریں تو لوگ اللہ کی محبت سے دور ہو جائیں اور کوئی راہ حقیقت میں آنے کا نام نہ لے۔ ضد کی وجہ سے باطل ند ہب کے اختیار کر لینے کی نوبت آجاتی ہے۔

ایک مشہور محدث حضرت سفیان نوری (المتوفی:۱۱۱ه) ابوهاشم (صوفی اول) کے لئے فرماتے ہیں کہ:

لَوْ لَا اَبُوْهَاشِمْ اَلصُّوفِيُّ مَاعَرَفْتُ دَقَائِقَ الرِّيَآء- (اگر ابوهاشم صوفی نہ ہوتاتو میں ریاء کی بار کیاں نہ جان سکتا)۔ (۵)

امام احمد بن طنبل" (المتوفی:۱۳۱ه) جو که ایک مشهور محدث تنے وہ حمزہ بغدادی (المتوفی:۲۸۹ه) سے جس بھی مسئلہ پر دفت ہوتی رائے لیتے تنے۔(۱) امام شافعی" کا ممتاز شاگرد ابو العباس" بن خد تج (المتوفی: ۲۰۱ه) نظرت جنید بغدادی" (۲۰۱ه) کا کلام سننے کے بعد کما کہ اس کے کلام میں اس قدر رعب و دبد بہ ہو ایک باطل شخص کے کلام میں نہیں ہو سکتا۔(۷)

امام نووی محی الدین کی بن شرف" جو که ایک ممتاز محدث تھے۔ (المتوفی: ۱۳۱ هے) ان کو جب بھی اپنی تھنیف میں درج کرنے کے لئے کسی بات میں دفت پیش آتی تھی تو اپنے شخ پیر مراکش" کی طرف رجوع کرتے تھے اور بعد شخق شخ درج کرتے تھے۔ (۸)

عبدالوهاب شعرانی کے پیر علی الخوص اُمی نصے نہ لکھنا جانے تھے نہ پڑھنا۔ اس کے باوجود جب قرآن مجید اور حدیث نبوی ملائلیم کے معانی پر گفتگو

marfat.com

کرتے تو بڑے بڑے علماء بھی انگشت بدنداں رہ جاتے۔ ایک مقام پر فرماتے بیں کہ:

کوئی فقیر رسول ما گیرای کی اتباع میں اس وقت تک کامل نہیں ہو سکتا جب تک ہر مشروع عمل میں آنخضرت ما گیرای ان کی نگاہ میں نہ ہوں اور اپ تمام امور میں کھانا کہاں 'جماع اور دخول و خروج میں آنخضرت ما گیرای ہے اذن حاصل نہ کر لے۔ پس جس نے ایسا کیا وہ صحبت نبوی ما گیرای میں صحابہ رضوان اللہ ملیم اجمعین کا شریک ہو گیا۔ (۹)

جس صوفی کا بیہ حال ہو کہ وہ بھی صحابہ رضوان اللہ ملیم اجمعین کی طرح آسان شریعت کا ستارہ بن چکا ہو۔ جس کی اقتداء عین ہدایت اور عین نجات ہو۔ اس لئے کہ جب ہر فعل میں خواہ وہ ادنیٰ ہو خواہ وہ اعلیٰ اس کی نظر سنت نبوی ماڑ گھری اور وہاں سے اجازت حاصل کرنے کے بعد عمل کیا تو وہاں غلطی کا احتمال کماں رہا۔ لندا ان ہزرگان دین کے ظاہری اقوال و الفاظ کو لیے کر ان پر فتویٰ لگانا کمال تک مناسب و روا ہے۔

آخر میں اس عاجز کی دعاہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ ہم سب کو مرتبہ اعلیٰ ولایت تک رسائی عطا فرمائے اور سب سالکان راہ کو منزل مقصور پر پہنچائے۔ نور بصیرت ' فنح بمیر اور حضرت نبی کریم مانگان کی معیت نصیب فرمائے۔

اللی این صبیب کے وسلے سے ہماری جان 'ہمارے وجود اور ہمارے فلامر و باطن کو اسینے حفظ و امان میں لے لے۔ محبت و معرفت خود عطا فرما۔ خاتمہ پر ایمان کامل فرما۔ آمین۔

يَرْحَم الِلَّهُ عَبْدًا قَالَ آمِيْنَا وَصَلَىَ اللَّهُ عَلَى نَحيْر خَلْقِهِ صَاحِبِ الْمَقَامُ الْمَحْمُوْدِ وَعَلَى الِهِ

وَأَصْحَابِهِ ٱلْفُائرِينَ بَنَيْلِ ٱلْمُقْصُودِه

marfat.com

#### حواله جات

ا لَتَّوْبَةَ: ١٢٨

r\_ اَلْأَنْعَامَ: ۵۵\_۵۳

٣- متغق عليه:

٣- مولانا محمد استعلى سنبهلي سنجلى سنجل سنجرات مقامات نفوف من ٣٣٠٢٥، يونيورسل

بكس كلهور م ١٩٨٢ء -

۵- نفحات الانس: ۳۲-۳۲

٢- لواقح الاتوار: ١ : ٣ اور رساله مخيريه: ٢٦

۲- رساله مخيريه: ۱۹۸ اور لواقح الانوار: ۱: ۳

٨- الانوارالقدسيه: ١ : ٢٧

۹- لواقع الانوار: ۲: ۱۳۷۱ اور مزید تغصیل کے لئے دیکھئے۔

#### كتابيات

نوٹ:۔ اس مقالہ کی تیاری میں مندرجہ ذیل کتب اور آڈیو سیسسسے بھی استفادہ کیا گیا:

ا- سیدنا احمد سعید نقشبندی مجددی"

اربع انهاد (مترجمه) اشاعت اول ااسلاه مطابق ۱۸۹۳ء کراچی۔

۲- سیدناشاه محدولی النبی نقشبندی رامپوری میاض حذب البحر

ثم حبيب النبي " ابن مولانا شاه ولى النبي " سول ايندُ ملنري بريس كراجي،

۸۷۳۱هـ

۳- ڈاکٹر پیر محمد حسن جان' خزدانئہ معارف (اردو ترجمہ ابریز)' ناشران قرآن'لاہور۔

#### marfat.com

٣- مولانا عاشق اللي مير تفي المداد السلوك كراجي-

۵- مولانا سيد زوار حسين شاه عمده سلوك مراجي ۱۹۸۲ء-

۲- مولانا محمد خلیل خان برکاتی "سنی بهشتی زیور (کامل) - فرید بک سال 'لاہور'

-61910

۔۔ علامہ محمد نور بخش تو کلی' تذکرہ مشائخ نقشبندیہ' فضل نور اکیڈمی' جیک سادہ شریف (مجمرات)

> ۸- پیرصبغة مینائی مصلفائی' دور اول ۱۹۲۰ء حیرر آباد-\*\*

> ۹- قیوم زمال سندی و مرشدی شیخ منظور حسن سندهی مدنی

marfat.com

### تصوف اورحقيقت تصوف

واکٹرول محمد ساجد لیکچرارعرفی/اسلامیات محورنمنٹ کالج بلندری آزاد کشمیر

### تضوف اور حقيقت تضوف

ۋاكٹرول محمد ساجد

کی بھی لفظ کی حقیقت' معنی و مفہوم جاننے کے لئے ضروری ہوتا ہے کہ وہ لفظ جس زبان سے ماخوذ ہے اسکی لغت میں اس کا حقیقی معنی و مفہوم معلوم کیا جائے۔ لفظ "تصوف" عربی زبان سے ماخوز ہے' للذا اس زبان کی لغات میں اس کا لغوی معنی یوں بیان کیا گیا ہے۔

(۱)- عربى الخت "المعمم الوسط" من تصوف كى يول تعريف كى كى به"التَّصَوُّفُ طَرِيقةٌ سَلْوَكِيَّةٌ قَوَامُهَا التَّقَشُّفُ وَالتَّحَلِّى بِالْفَضَّائِلُ وَلَيَّ مَخْمُوْعَةُ الْمَبَادِى لِتَزْكُوْ النَّفُسُ وَتَسْمُوالرُّوْحُ وَعِلْمُ التَّصَوُّفِ: مَخْمُوْعَةُ الْمَبَادِى التِّيْ يَعْتَقَدَهَا الْمُتَصَوَّفَةُ وَالالابِ الَّتِي يَتَادَّبُوْنَ بِهَافِي مُخْتَمِعَاتِهِمُ التَّيْ يَعْتَقَدَهَا الْمُتَصَوَّفَةُ وَالالابِ الَّتِي يَتَادَّبُونَ بِهَافِي مُخْتَمِعَاتِهِمُ وَخَلُواتِهِمْ وَالصَّوْفِي: مَنْ يَتُبَعُ طَرِيْقَةَ التَّصَوُفِ وَالْعَارِفُ بِالتَّصَوُّفِ وَاللَّهُ مَنْ يَتُبَعُ طَرِيْقَةَ التَّصَوُّفِ وَالْعَارِفُ بِالتَّصَوُّفِ وَاللَّهُ مِنْ يَتُبَعُ طَرِيْقَةَ التَّصَوُفِ وَالْعَارِفُ بِالتَّصَوُّفِ وَالْعَارِفُ بِالتَّصَوُّفِ وَالْعَارِفُ بِالتَّصَوُّفِ وَالْعَارِفُ اللَّهُ مَوْفِي وَالْعَارِفُ بِالتَّصَوُّفِ وَالْعَارِفُ بِالتَّصَوُّفِ وَالْعَارِفُ بِالتَّصَوُّفِ وَالْعَارِفُ اللَّهُ مَوْفِي وَالْعَارِفُ الْتَصَوُّفِ وَالْعَارِفُ الْقَصَوُفِ وَالْعَارِفُ اللَّهُ مَوْفِي وَالْعَارِفُ اللَّهُ مَنْ يَتُعِمُ عَلَيْ وَالْعَارِفُ اللَّهُ مَوْفِ وَالْعَارِفُ اللَّهُ الْمَتَصَوْفِ وَالْعَارِفُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَوْفِي وَالْمَوْفِي وَالْمِلْ الْتَصَوْفِ وَالْعَالِ وَالْمَوْفِي وَالْمُ الْمُ الْتَصَوْفِ وَالْمُ الْمَالِمُ الْمَالِقُولُ اللْهُ الْمَالِقُولُ الْمَوْفِى وَالْعَالِ اللَّهُ مَا الْمُنْفِي الْمَالِي الْمَعْمِ الْمُعْلِقِي الْمَالِقُولُ الْمُعْلِقُولُ اللْمُ الْعَلَامِ الْمَالِقُ الْمُنْ الْمَالِي اللْمَعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمَالِقُولَ الْمُنْ الْمُنْفِقِ الْمِنْقُولُ الْمَوْفِى الْمُؤْلِقِ اللْعُلِي الْمُعْلِقِي الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْلِقُ الْمُنْ الِمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفِقُ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْفَالِقُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفُولُ الْمُنْفِقُ الْمُنْ الْمُنْفُولُ الْمُنْفِقُ الْمُنْفُلُولُ الْمُنْ الْمُنْفِ

(٣)- عربي لغت "المنجد" من تصوف كويوں بيان كيا كيا ہے- "اَلتَّصَوُّفُ صَارَ صَوْفِيَّة اَ تَخَلُقُ بِإِنْحَلاَقِ اَلصُوْفِيَّة اَ وَالصَّوْفِيَّة اَ فَنَةٌ اللَّهُ وَفِيَّة اَ وَالصَّوْفِيَّة اَ فَنَةٌ اللَّهُ وَفِيَّة اللَّهُ وَفِيَّة اللَّهُ وَفِيَّة اللَّهُ وَفِيَّة اللَّهُ وَفِيْدَ - (٣) مِنْ النت "تاج العروس" من تصوف كى يہ تعریف ہے۔ (٣) - عربی لغت "تاج العروس" من تصوف كى يہ تعریف ہے۔

marfat.com

"اَلتَّصَوُّفُ: تَنَسَّكَ اَوْادْعَاهُ وَجُبَّةٌ صَيْفَةٌ كَكِيْسَةِ كَثِيْرَةُ اَلصُّوْفِ ' وَاصْلُهَ صَيْوَفَة "(٣)

(س)۔ عربی اردو لغت "مصباح اللغات" میں تصوف کے بیہ معنی بتائے گئے ہیں۔ ہیں۔

یں میں وقبی ہننا" صوفیوں کی می عادات بنانا' اَلصَّوْفِیَّهُ: عبادت گزاروں کی جماعت' داحد "الصوفی" ہے۔ (۴م)

## تصوف کے اصطلاح معانی اور وجہ تنمیہ

تقوف مادہ صوف سے مشتق ہے۔ اور باب تفعل کا مصدر ہے۔ اور اونی لباس عادۃ بن لینے کو ظاہر کرتا ہے۔ لندا اسلامی اصطلاح کے مطابق صوفی بن کر خود کو متصوفانہ زندگی کے لئے وقف کر دینے کو تصوف کما جاتا ہے۔ لفظ "صوفی" صوف سے مشتق ہے۔ جس کا معنی اون ہے۔ چو نکہ اکثر صوفیاء اونی لباس زیب تن کرتے تھے اس لئے لوگ انہیں اس لباس کی مناسب سے صوفی کھنے۔ اس معنی کی تائید شخ ابونصرالسراج یوں کرتے ہیں:۔

"صوفیاء کو ان کے ظاہری لباس کی بنا پر صوفی کے لقب سے نسبت دی گئی ہے ' وہ لوگ اون کا لباس اس لئے پہنتے تھے کہ صوف کا لباس پہننا اکثر نبیوں' ولیوں اور برگزیدہ ہستیوں کا امتیازی نشان رہا ہے۔"(۵)

لفظ "صوفی" کو لقب کے طور پر تاریخ میں پہلی بار آٹھویں صدی عیسوی کے نصف آخر میں کوفے کے ایک کیمیاگر "جابر بن حیان" کے نام کے ساتھ استعال کیا گیا جو زہد میں ایک خاص مسلک رکھتا تھا' نیز ایک نامور صوفی "ابوھاشم" کوفی کے نام کے ساتھ پہلی دفعہ 199ھ / ۱۹۸ء میں لفظ صوفی نظر آتا ہے۔ (۲)۔ یہ حضرت ابوسفیان توری کے ہم صحبت تھے۔ حضرت سفیان

maffat.com

توری فرماتے ہیں کہ اگر ابو هاشم نہ ہوتا تو میں ریا کے دقائق سے واقف نہ ہوتا۔ ہرحال یہ وہ پہلے بزرگ تھے جن کو لفظ "صوفی" سے پکارا گیا۔"(2)

المانی اعتبار سے لفظ "صوفی" صوف کا اسم منسوب ہے۔ ایک حدیث میں وارد ہے کہ آنخضرت مان کھی ہوئے کیڑے پہنے اور آپ مان کھی کا وصال بھی موٹے کیڑے ہوئے کیڑے ہیں وارد ہے کہ آنخضرت مان کھی کا اسم منسوب ہوا۔ نیز جب اللہ تعالی نے حضرت موسی علیہ الملام سے کلام فرمایا تو وہ سرتا یا اونی لباس پنے ہوئے تھے۔(۸)

بعض حفرات لفظ صوفی کو یو نافی لفظ "موفرسط" سے مشتق خیال کرتے بیں الیکن تاریخی حقیقت یہ ہے کہ آنحضرت مانگیزی کے عمد مبارک میں جو مسلمان آپ مانگیزی کی صحبت سے مستفید ہوئے وہ "اصحاب" کملائے۔ اس کے بعد جو صحابہ کرام کو دیکھنے والے شے وہ تابعین کے نام سے موسوم ہوئے ان کے بعد جنہوں نے تابعین کو دیکھا وہ تیج تابعین کملائے۔ اس کے بعد کوئی نام نہ رہا۔ جو لوگ علاء وہ تیج تابعین کملائے۔ اس کے بعد کوئی نام نہ رہا۔ جو لوگ علاء وہ تیج تابعین کملائے۔ اس کے بعد کوئی نام نہ رہا۔ جو لوگ علاء وہ تیج تابعین کو دیکھان و زھاد سے ان میں سے زھاد کا لباس نہ رہا۔ جو لوگ علاء کہ آنحضرت مانگیزی بھی کمبل پوش سے اور یہ لوگ حتی الوسع ظاہری حالت بھی اتباع سنت کا مطابق رکھنا پہند کرتے ہے۔

جو لوگ زمانے کی دستبرد سے الگ ہو کر خلوت گزیں ہو گئے یہ لوگ صوف پوش تھے۔ فقرو فاقہ میں ہی زندگی بسر کرتے تھے اور عوام کی صحبت سے بھی کنارہ کش رہتے تھے اس لئے ان کو "صوفی" کما جانے لگا۔ علم الالسنة کی روسے بھی لفظ "صوفی" کالفظ "سوفسط" سے ملانا درست نہیں۔

ابتدا میں صوفیوں کی کوئی خانقاہ نہ تھی۔ پہلی خانقاہ "رملہ" واقع ملک شام میں تغییر ہوئی۔ مولانا جامی" اپنی کتاب "نفحات الانس" میں لکھتے ہیں:۔
"بید ایک عیسائی امیر آدمی نے تغییر کروائی۔ ایبا معلوم ہوتا ہے کہ شام میں "مانٹریز" بہت تھیں جن میں رہبان عبادت کرتے تھے۔ کسی صوفی کہ یہ طریقہ بہند آیا اور اس نے بھی ایک خلوت خانہ بنا دیا۔"(۹)

marfat.com

صحابہ کرام اور سلف صالحین کے زمانہ میں لفظ تصوف متعارف نہ تھا لیکن اس کی حقیقت ہر مخص میں جلوہ گر تھی۔ احسان نے بعد میں اسلامی میں تصوف کی علمی و عملی شکل اختیار کی۔ حضرت شاہ ولی اللہ میں فرماتے میں تصوف کی علمی و عملی شکل اختیار کی۔ حضرت شاہ ولی اللہ میں میں سے

ۋاكٹر تريا ۋار 'ككھتى بين :-

"اسلامی تقوف نے سب سے پہلے عربی ماحول کے اثرات کے اور کتات کتاب و سنت کو اس نے اساس بنایا' اس کے بعد آریائی تقورات و رجمانات سے سابقہ پڑا اور اس نے ان دونوں میں ہم آہنگی پیدا کرنے کی کوشش کی۔ افذ و جذب و ہم آہنگی و موافقت کا بیہ سلسلہ برابر جاری رہا اور تقوف اسلام مختلف ارتفائی منازل طے کرتا ہوا ایک الی منزل پر پہنچا کہ وہ دین و حکمت اور شریعت و طریقت دونوں پر جامع سمجھا جانے لگا۔ (۱۱)

ڈاکٹر علامہ محمد اقبال تصوف اسلام کی اس جامعیت کا ذکر کرتے ہوئے اپنی کتاب "فلفہ عجم" میں لکھتے ہیں۔

"اسلامی تصوف کی قوت کا راز اس بات پر پوشیدہ ہے کہ انسانی فطرت کے متعلق اس کا نقطہ نظر بہت ہی جامع و کمل ہے اور ای پر وہ جن بھی ہے اور یکی وجہ تھی کہ وہ رائخ العقیدہ ند ہی لوگوں کے ظلم و تعدی اور سیای اور کی وجہ تھی کہ وہ رائخ العقیدہ ند ہی لوگوں کے ظلم و تعدی اور سیای انقلابات ہے صبحے و سلامت آیا کیونکہ یہ فطرت انسانی کے تمام پہلوؤں کو متاثر کرتا ہے۔(۱۲)

marfat.com

## تصوف 'محققین 'علماء و صوفیاء کی نظر میں

تصوف کی حقیقت و ماہیت پر مختلف محققین' ادباء' علماء' صوفیاء نے کلام کیا ہے جس ہے اس کی اصل کی صراحت و وضاحت ہوتی ہے۔
کلام کیا ہے جس سے اس کی اصل کی صراحت و وضاحت ہوتی ہے۔
اس کے صاحب کشف المجوب "علی ہجو ہری" " فرماتے ہیں:۔
اَلصَّفَامِنَ اللَّهِ تَعَالَٰی اِنْعَامٌ وَ اِکْرَامٌ ' وَالصَّوْفُ لِبَاسُ اَلْإِنْعَامِ "(۱۳)

ترجمہ:۔ صفا اللہ کی طرف سے انعام و اکرام ہے اور صوف عزت کا

لباس ہے۔

نیز فرماتے ہیں:۔

"صوفی ہوئی و ہوس سے آزاد ہوتا ہے۔ وہ اپنے نفس کو علم اللہ کے تابع کر دیتا ہے۔ اس طرح اسکی ہوس فنا ہو جاتی ہے۔"(۱۳)

امام غزالی " ابنی تصنیف "المنقذ من الضلال" میں القول فی طریق اصلوفیتہ کے عنوان کے تحت فرماتے ہیں:۔

"جب میں ان علوم سے فارغ ہو کر صوفیاء کے طریقہ کی طرف متوجہ ہوا تو مجھے معلوم ہوا کہ ان کا طریقہ علم و عمل سے معکمیل کو پنچتا ہے 'ان کے علم کا حاصل نفس کی گھاٹیوں کا قطع کرنا' اخلاق ذمیمہ اور صفات خبیثہ سے پاک و منزہ ہوتا ہے تاکہ اس کے ذریعے قلب کو غیراللہ سے خالی کیا جائے اور اس کو ذکر اللی سے آراستہ کیا جائے۔(۱۵)

🖈 و اکثر میرولی الدین رقمطراز بین: ـ

"بعض لوگ لفظ صوفی کو صفا سے خیال کرتے ہیں ' یعنی صوفی وہ ہے جس کو حق تعالیٰ نے صفائی قلب سے زینت بخش ہے اور قلب کی صفائی و اصلاح سے ظاہر ہے کہ سارے جسم کی اصلاح ہو جاتی ہے اور تمام اعمال درست ہو جاتے ہیں ' جیسا کہ حدیث میں ہے کہ معارف اللی کا انکشاف صفائی

marfat.com

باطن ہی بر منحصرہے۔(۱۴۴)

اسلامی اسلامی از ار' مجلته شخفیق پنجاب بونیورشی ۱۹۹۵ء-۱۹۹۱ء میں "اسلامی تصوف کا ارتقاء" کے موضوع کے تحت لکھتی ہیں:۔

"اس لفظ "صوفی" کی ایک خوبی یہ بھی ہے کہ اس کی صوتی مناسب اہل صفہ سے ہے۔ صفہ آنخضرت مل اللہ خوبی یہ بھی ہے:۔ لِلْفُقَرَاء لِالَّذِیْنَ اُحْصِرُوْا اسی کے بارے میں خداوند تعالیٰ کا ارشاد ہے:۔ لِلْفُقَرَاء إِلَّذِیْنَ اُحْصِرُوْا فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ لاَ یَسْمَطِیْعُوْنَ ضَرَبًا فِی اَلْاَرْضِ۔ (البقرة: ٣٤٣) فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ لاَ یَسْمَطِیْعُوْنَ ضَرَبًا فِی اَلْاَرْضِ۔ (البقرة: ٣٤٣) ترجمہ:۔ (صد قات) اصل حق ان حاجت مندول کا ہے جو اللہ کی راہ میں قید ہو گئے ہیں (پابند ہو گئے ہیں) اور وہ لوگ کمیں ملک میں چلنے پھرنے کا امکان نہیں کھتے۔

اگرچہ لفظی اشتقاق کے لحاظ سے بیہ وجہ تشمیہ درست نمیں 'گرمنہوم کے لحاظ سے صحیح ہے 'کیونکہ صوفیاء کا حال ان اصحاب کے مشاہمہ ہے۔ وہ بھی اصحاب صفہ کی طرح آپس میں اُلفت و مجبت کے ساتھ اکٹھے رہتے ہیں(۱۷) اسحاب صفہ کی طرح آپس میں اُلفت و مجبت کے ساتھ اکٹھے رہتے ہیں(۱۷) اوالقاسم القشیری" اپنے مشہور رسالہ "القشیریة" میں فرماتے ہیں:۔

\*\* ابوالقاسم القشیری" اپنے مشہور رسالہ "القشیریة" میں فرماتے ہیں:۔
\*\* صوفیاء کو بھی انہی (اہل صفہ) اوصاف کی بنا پر اہل صفہ کی طرف

صوفیاء تو بی این (این صفر) اوصات می بنا بر این صفر کا منزت منسوب کیا جاتا ہے لیکن اشتقاق لفظی کے نقطہ نظرے دیکھا جائے تو صفہ کی طرف نسبت ''صُفی ''کالفظ پیش کرتا ہے نہ کہ صوفی کا۔(۱۸)

ہے علامہ لطفی جمعہ نے اپنی کتاب "تاریخ فلاسفتہ الاسلام" میں اپنی سے تحقیق پیش کی ہے کہ صوفی کالفظ "ترصوفیا" ہے مشتق ہے جو ایک یونانی کلمہ ہے جس کے معانی محکمت اللی کے ہیں۔ صوفی وہ محکمت اللی کا طالب ہوتا ہے اور اس کے حصول کے لئے کوشاں رہتا ہے۔ صوفی کی غایت حقیقة الحقائق کا جاننا ہوتی ہے۔ (۱۹)

🖈 مولانا محد زکریا" اینی تصنیف "اکابر کا سلوک و احسان" میں تصوف کی

marfat.com

تعریف یوں کرتے ہیں:۔

"تصوف وہ علم ہے جس سے تزکیہ نفوس 'تصفیہ اخلاق اور تغیر ظاہر و باطن کے احوال کا علم ہوتا ہے تاکہ سعادت ابدی حاصل کی جا سکے 'اس کا موضوع بھی تزکیہ و تصفیہ اخلاق و تغیر ظاہر و باطن ہے۔ اور اس کی غایت و مقصد سعادت ابدی کا حاصل کرتا ہے۔ (۲۰)

🖈 مولانا رشید احمر گنگوی تصوف کی تعریف یوں کرتے ہیں:۔

"صوفیاء کا علم نام ہے ظاہر و باطن علم دین اور قوت یقین کا اور کی اعلی علم ہے 'صوفیا کا حالت اخلاق کا سنوارنا اور ہمیشہ خدا کی طرف لولگائے رکھنا ہے۔ تصوف کی حقیقت اللہ تعالیٰ کے اخلاق سے مزین ہونا اور اپنے ارادہ کا چھن جانا ہے ' اور بندہ کا اللہ تعالیٰ کی رضا میں بالکیہ مصروف ہو جانا ہے۔ "(۲۱)

﴿ مولانا سید ابوالاعلی مودودی تقوف کے بارے میں یوں رقمط ازہیں:"ایک تقوف وہ ہے جو اسلام کے ابتدائی دور کے صوفیاء میں تھا۔ مثلاً فضیل بن عیاض" ابراہیم ادھم" اور معروف کرخی" ان کاکوئی الگ فلفہ نہ تھا کوئی الگ طریقہ نہ تھا کیکہ وہی افکار 'اشغال اور اعمال سے جو کتاب و سنت سے ماخوذ ہے۔ اور ان سب کا وہی مقصود تھا جو اسلام کا مقصود ہے۔
"وَ مَا أُمِرُ وَ اللَّهِ لِيَعْبُدُو اللَّهَ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّیْنَ حُنفَاءً" (البینة:۱۸)
اس تقوف کی ہم تقدیق کرتے ہیں 'اور صرف تقدیق ہی نہیں کرتے بلکہ اس کو زندہ اور شائع کرنا چاہتے ہیں۔ (۲۲)

تصوف کے بارے میں مولانا ندکور ایک دو سری جگہ فرماتے ہیں۔ "فقہ کا تعلق انسان کے ظاہری عمل سے ہے۔ فقہ صرف بیہ دیکھتی ہے کہ تم کو جیسا اور جس طرح کا تھم دیا گیا ہے اس کو تم بیجا لائے ہو یا نہیں' اگر بجالائے ہو تو فقہ کو اس سے پچھ بحث نہیں کہ تمہارے دل کا کیا حال تھا۔ دل

marfat.com

کے حال سے جو چیز بحث کرتی ہے اس کا نام تصوف ہے۔ مثلاً تم نماز پڑھتے ہو تو اس میں فقہ صرف میہ دیکھتی ہے کہ تم نے وضو ٹھیک کیا ہو' قبلہ رو ہوئے ہو' بہرحال ظاہری ارکان کی ادائیگی کا تعلق فقہ ہے جبکہ تصوف یہ ہے کہ اس عبادت میں تمہارے دل کا کیا حال رہا ہے۔(۲۳) 🕁 سيد احمد عروج قادري ايني تصنيف "اسلامي تصوف" ميں يجيخ شهاب الدين

سرور دی کا میہ قول نقل کرتے ہیں۔

"صوفیا ہے ہاری مراد مقربین ہی ہیں-(۲۲)

#### تصوف کی حقیقت

مولانا عبدالماجد دریا آبادی نے اپنی کتاب "نصوف اسلام" میں مینے ابوالنصر السراج كى كتاب "اللمع في التصوف" سے بيہ قول نقل كيا ہے كہ جب آنخضرت مل الميليم نے صدیق اکبر " ہے یہ وریافت کیا کہ اہل و عیال کے لئے کیا چھوڑا ہے؟ تو انہوں نے برجتہ جواب دیا کہ خدا اور رسول کو۔

یہ جملہ توحید کے رنگ میں ڈوبا ہوا تھا اور سب سے پہلا صوفیانہ ارشاد تھا جو انسانی زبان سے اوا ہوا۔ لفظ صوفی خواجہ حسن بھری کے زمانہ میں بھی ر ایج تھا حالا نکہ حسن بصری کا زمانہ بعض صحابیوں کی معاصرت کا تھا۔ چنانچہ ان کے اور سفیان نوری " کے اقوال میں بیہ لفظ صوفی استعال ہوا' بلکہ کتاب "اخبار مكه"كي ايك روايت كے مطابق بيد لفظ عمد اسلام سے بيشتر بھي رائج تھا اور عابد اور برگزیدہ اشخاص کے لئے استعال ہو یا تھا۔ (۲۵)

مولانا اشرف علی تفانوی این تصنیف «شریعت و تصوف" میں رقمطراز ہیں:۔ " شریعت کا وہ جزو جو اعمال باطنی ہے متعلق ہے تصوف و سلوک ' اور وہ جزو جو اعمال ظاہری سے متعلق ہے فقہ کملاتا ہے۔ اس کا موضوع تمذیب

marfat.com

اظان اور غرض رضائے اللی ہے۔ اور اس کے حصول کا ذریعہ شریعت کے احکام پر پورے طور پر چلنا ہے۔ گویا کہ تصوف دین کی روح و معنی یا کیف و کمال کا نام ہے جس کا کام باطن کو رزائل 'اخلاق ذمیمہ 'شہوت 'آفات لسانی 'غضب 'حسد 'حب دنیا اور دو سری تمام برائیوں سے پاک کرنا اور فضائل سے غضب 'حسد 'حب دنیا اور دو سری تمام برائیوں سے پاک کرنا اور فضائل سے آراستہ کرنا ہے 'تاکہ توجہ الی اللہ پیدا ہو جائے جو مقصود حیات ہے۔ اس لئے تصوف و طریقت دین و شریعت کے قطعاً منافی نہیں بلکہ ہر مسلمان کے لئے لازم ہے کہ صوفی جن کیونکہ اس کے بغیر فی الواقع ہر مسلمان 'مسلمان کملانے کا مستحق ہی نہیں رہتا۔ (۲۲)

## تصوف میں وسنت کی روشنی میں

صوفیائے کرام اپنے عمل کا جواز قرآن و سنت سے پیش کرتے ہیں۔ تصوف کی بنیاد دو چیزوں پر ہے۔ (۱) محبت اللی ۲)۔ معیت ذاتی۔

صوفیائے کرام کا کمنا ہے کہ کتاب اللہ میں خود محبت اللی کی دعوت دی گئی ہے اور بے شار آیات میں اس کے نتیج کے طور پر معیت اور قرب زاتی کا وعدہ کیا گیا ہے۔ بی چیز ہے جسے تصوف کی اصطلاح میں "معرفت" کہتے ہیں۔

الله تعالیٰ کا قرآن میں ارشاد ہے۔

"وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ اَنْدَادًا يُجِبُّوْنَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِيْنَ اٰمَنُوْا اَشَدُّ حُبُّا لِلَّهِ - (البقرة:١٢٥)

ترجمہ:-= انسانوں میں سے پچھ ایسے ہیں جو دو سری ہستیوں کو اللہ کا ہم پلہ بنا دیے ہیں جو دو سری ہستیوں کو اللہ کا ہم پلہ بنا دستے ہیں اور انسیں اس طرح چاہئے گئتے ہیں جس طرح اللہ کو چاہئا ہو تا ہے ' حالا نکہ جو لوگ ایمان رکھتے ہیں ان کی محبت زیادہ سے زیادہ اللہ ہی کے لئے حالا نکہ جو لوگ ایمان رکھتے ہیں ان کی محبت زیادہ سے زیادہ اللہ ہی کے لئے

#### marfat.com

ہوتی ہے۔

ای طرح قرآن مجید میں ہے۔

"وَ اَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَالَمْ تَكُنْ تَعْلَمْ۔ (سورة نساء:١٣)

ترجمہ:۔ (اے محمد) اللہ نے تم پر کتاب أثاری اور حکمت نازل کی اور وہ باتیں بتائیں جو تم کو معلوم نہ تھیں۔

صوفیاء کا کمنا ہے کہ یمال حکمت سے مراد علم باطن ہے نیز عبادت اللی میں انھاک کے سلسلہ میں درج ذیل آیات غور طلب ہیں۔

(i) - وَمَا خَلَقْتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونَ - (الذاريات:٥٦)

(ii)- فَاذُكُرُو اللَّهُ قِيَامًا وَقُعُوْدًا وَعَلَى جُنُوْبِكُمْ-(النساء:١٠٣)

(iii) - تَتَجَافَى جُنُوبِهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وطَمَعًا - (السحدة بنا)

اس طرح قرب ذاتی یا معرفت جے صوفیا اپنا منشاد مقعد قرار دیتے ہیں قرآن مجید ہے ثابت ہے۔

ترجمہ: کم مجھے پکارو میں تہیں جواب دول گا۔ اللہ تہمارے ساتھ ہے جمان کہیں تم ہو۔ جو کچھ تم کرتے ہو وہ دیکھتا ہے۔

سورہ مزل میں جس طرح آنخضرت ملی کی رات کے وقت جاگ کر عبادت کرنے کو کہا گیا ہے۔ ارشاد ہے: کرنے کو کہا گیا ہے۔ ارشاد ہے: "وَاذْ نُکُلّا ہے۔ ارشاد ہے: "وَاذْ نُکُلّا ہے۔ ارشاد ہے: "وَاذْ نُکُرِ اَسْمَ رَبِّكَ وَ تَبَتَّلُ النّهِ تَبْتِيْلًا۔" (المزمل: ۸) ترجمہ:۔ اینے پروردگار کا نام لے اور ہر چیز سے کٹ کر اسکی طرف ہو جا۔

marfat.com

صوفیائے کرام کثرت عبادت میں اس سے استدلال کرتے ہیں۔ احادیث نبوی مانگانی میں جس چیز کو احسان سے تعبیر کیا گیا ہے۔ وہ تقدف ، ، ، ، ، ۔ آنخضہ میں مانٹرکیل نہ فر ا ا

تقوف ہی ہے۔ آنخضرت مان کا ایک اے فرمایا:۔

"اَلْإِحْسَانَ اَنْ تَعْبُدُ اللَّهَ كَانَّكَ تَرَاهُ فَإِن لَّمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ (٢٨) ترجمه: - احمان بير ہے كه تم اس طرح الله تعالی كی عباوت كروگويا تم اسے

د کچھ رہے ہو'اگر تم اس کو نہیں دیکھ رہے ہو تو وہ تم کو دیکھ رہا ہے۔

اصحاب صفہ کا وجود خود اس بات کا ثبوت ہے کہ آنخضرت مانظہم عبادات میں ہمہ وقت اسماک کو ایک خاص طبقہ کے لئے برا نہیں سمجھتے تھے۔ سورہ انعام اور سورہ کف میں ان بزرگوں کی عبادت اور ریاضت کی تعریف کی گئی ہے۔ قرآن میں اللہ تعالیٰ نے آنخضرت سے فرمایا:۔

"وَلاَ تَطْرَدِالَّذِيْنَ يَدْعُوْنَ رَبَّهِمْ بِالْغَدَاوَةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيْدُوْنَ وَجُهَهُ ۖ وَلاَ تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرَيْدُ زَيْنَةَ ٱلْحَيْوَةِ الدُّنْيَا۔ (الانعام: ٥٢)

ترجمہ:- ان (بزرگوں) کو جو صبح و شام اپنے رب کو پکارتے ہیں اور اسکی ذات پاک کی خواہش رکھتے ہیں دور مت کر' اور اپنی آئکھیں اکلی طرف رکھ اور ان کو نظر حقارت سے نہ دیکھ'کیا تو دنیا کی زندگی میں زینت چاہتا ہے۔؟

حضرت شخ نظام الدین اولیاء "اپی تصنیف "فوا کد الفواد" میں فرماتے ہیں (ترجمہ) ترک دنیا کا یہ معنی نہیں کہ کوئی اپ آپ کو نگا کر کے اور لنگوٹا بائدھ کر بیٹے جائے۔ بلکہ ترک دنیا یہ ہے کہ لباس بھی پنے اور کھائے بھی اور طلال کی جو چیز پنچ اسے روا رکھے لیکن اسے جمع کرنے کی طرف رغبت نہ کرے اور دل کو اس سے نہ لگائے۔ یمی ترک دنیا ہے۔ (۳۰)

marfat.com

#### شريعت ' طريقت 'حقيقت 'معرفت

شریعت:۔ احکام تکلیفہ (مکلفہ) کے مجموعہ کا نام شریعت ہے۔ اس میں اعمال ظاہری و باطنی سب آ گئے 'اور متفدمین کی اصطلاح میں لفظ فقہ کو شریعت کا ہم معنی سمجھا جاتا ہے جیسے امام اعظم ابو حنفیہ ' نے فقہ کی تعریف یوں کی ہے:۔ معنی سمجھا جاتا ہے جیسے امام اعظم ابو حنفیہ ' نے فقہ کی تعریف یوں کی ہے:۔ ''مُعَفرِ فَهُ اَلنَّفُسِ مَالُهَا وَ مَا عَلَيْهَا ''(۳۱)

لعنی فقه نفس کے تفع و نقصان کی چیزوں کو پہچانا ہے۔

طریقت:۔ متاخرین کی اصطلاح میں شریعت کے اس جزو کا نام جو اعمال ظاہری سے متعلق ہے فقہ ہے اور اعمال باطنی کے طریقوں کو طریقت کہتے ہیں۔ حقیقت:۔ اعمال باطنی کی درستی سے قلب میں جو جلا اور صفا پیدا ہوتا ہے اس سے قلب پر بعض حقائق کو نید متعلقہ اعمان و اعراض بالحضوص اعمال حسنہ و سید منطقہ ہوتے ہیں۔ ان کھوفات کو حقیقت کہتے ہیں۔

معرفت: حقائق کونیہ متعلقہ اعمان و اعراض درج بالا کے انکشاف کو معرفت کہتے ہیں۔ اور اس صاحب انکشاف کو عارف کہتے ہیں۔ پس بیہ سب امور متعلق شریعت کے ہی ہیں۔ اور عوام میں جو شائع ہو گیا ہے کہ طریقت اور چیز ہے اور شریعت اور چیز ہو شائع ہو گیا ہے کہ طریقت اور چیز ہے اور شریعت اور چیز کا در شریعت اور چیز کلط ہے۔ (۳۲)

احکام شریعت پر عمل کرنے اور کثرت عبادت سے تزکیہ اظاق ہو تا ہے' ہی تصوف ہے۔ حکماء و علاء کے نزدیک ادارک کا ذریعہ حواس ظاہری و باطنی ہیں۔ صوفیائے کرام کے نزدیک کثرت عبادت و ریاضت و مجاہدات اور پابندی سنت سے جو تصفیہ قلب ہو جاتا ہے تو ایک ایسا مادہ پیدا ہو جاتا ہے جس سے ان کا انکشاف ہو تا ہے جو حواس ظاہری و باطنی کے ذریعہ منکشف نہیں ہو سکتے۔ اس قوت کے پیدا ہونے کا ذریعہ شریعت کے سوا دو سرا نہیں۔ (۳۳)

marfat.com

عبد العمد صارم "تاریخ تصوف" میں عبدالقادر جیانی "کا قول نقل کرتے ہیں کہ "علم حقیقت جسکی شریعت شاہد نہ ہو وہ زندقہ و الحاد ہے۔"

شخ اکبر محی الدین ابن عربی "کا قول نقل کرتے ہیں کہ: "جو حقیقت شریعت کے خلاف ہو بد دینی ہے اور مردود ہے۔ ہمارے واسطے اللہ کی طرف شرع کے خلاف ہو بد دینی ہے اور مردود ہے۔ ہمارے واسطے اللہ کی طرف شرع کے خواکوئی راستہ نہیں۔" حضرت جنید بغدادی "کا قول ہے۔ "تمام راستے مسدود ہیں سوائے اتباع رسول کے۔"(۳۲)

مولانا محد زکریا "اکابر کا سلوک و احسان" میں علامہ ابن عابدین۔
الشامی" 'کا یہ قول نقل کرتے ہیں: "طریقت شریعت پر عمل کرنے کا نام ہے '
اور شریعت اعمال ظاہرہ کا نام ہے اور یہ دونوں اور حقیقت تینوں چیزیں آپس
میں متلازم ہیں۔(۳۵)

### اسلامی تضوف کے ماغذ

ترجمہ:- پس جو تخص اپنے رب سے ملاقات کا آرزو مند ہو اسے لازم ہے کہ اعمال صالحہ بجا لائے اور اپنے رب کی اطاعت میں کسی کو شریک نہ کرے۔

#### marfat.com

تصوف کے عناصر ترکیبی تین ہیں:-

(i)\_ كامل توحيد-

(ii)۔ کامل تقویٰ۔

(iii)۔ کامل محبت۔

(i)۔ کامل توحید کا استدلال قرآن کی اس آیت ہے -

"هُوَ الْاَوَّلُ وَالْاٰخِرُوْ اَلظَّاهِرُوْ اَلْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شِي

عَلِيمٍ " (الحديد: ٣)

ترجمہ:۔ وہی (اللہ) ہرشی کا اول اور ہرشی کا آخر ہے۔ اور ہرشی کا ظاہراور باطن ہے۔ اور وہ ہرشی (چیز) کی ماہیت سے آگاہ ہے۔

(ii)۔ تقویٰ کے بارے میں ارشادہ:-

" إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِيْنَ اتَّقُوا وَّالَّذِيْنَ هُمْ مَحْسَنُوْنَ" (النحل:١٣٨) ترجمہ:۔ بے شک اللہ ان لوگوں کے ساتھ ہے جو متی ہیں اور محن ہیں۔

(iii)۔ محبت الی کے بارے میں ارشاد ہے۔

"وَالَّذِيْنَ أَمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ-" (البقرة: ١٧٥)

ترجمہ:۔ اور جو لوگ مومن میں وہ سب سے زیادہ محبت اللہ بی سے کرتے

س

تضوف درج ذمل چیزوں کی تلقین کرتا ہے جن کا استدلال مجمی قرآن

ہے۔

(i) - قرب اللي: -

تصوف قرب اللى كى تلقين كرتا ہے اور صوفی قرب اللى كا خواہشمند ہوتا ہے۔ اس كی بیہ خواہش قرآن كی اس آیت سے ماخوذ ہے۔ "وَ اللّٰہ حُدْ وَ اقْتَرِبْ" (العلق: ١٩)
ترجمہ:۔ اے مینغم " اِسجدہ سیجئے اور قرب حق حاصل سیجئے۔

manfat.com

(ii)۔ رغبت الی:۔

صوفی اللہ کی طرف راغب رہتا ہے۔ اور تصوف رغبتہ الی اللہ کی تلقین کرتا ہے۔ بیہ تعلیم و تلقین اس آیت پر بنی ہے۔ "فَإِذَّا فَرَغَتَ فَانْصَبْ وَ اِلَى رَبِّكَ فَازْغَبْ" (الانشراح: ۸) ترجمہ: اے میعفم "! جب آپ فرض منصی (تبلیغ) سے فارغ ہوں تو عبادت میں محنت بیجئے اور این رب کی طرف راغب رہیئے۔

(iii)- معيت اليه:-

تصوف کا ثمرہ معیت الیہ ہے اور یہ بات بھی قرآن بی سے ثابت ہے۔ رشاد ہے:۔

"وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَما كُنْتُمْ" (الحديد: ٣)

ترجمہ:۔ اور وہ تمهارے ساتھ ہے تم جمال کمیں بھی ہو۔

بیر معیت عموی ہے جو کافر و مومن دونوں پر حادی ہے۔ دو سرے مقام تا ہے۔

"إِنَّ اللَّهُ مَعَ الَّذِيْنَ اتَّقُوْا وِالَّذِيْنَ هُم مَّحْسِنُوْنَ" (النل ١٢٨٠)

ترجمہ:۔ بے شک اللہ ان لوگوں کے ساتھ ہے جو متقی ہیں اور محس ہیں۔

تو بیہ معیت خصوصی ہے جو اللہ کے مقربین کو حاصل ہوتی ہے۔

اسلامی تصوف کا مقصود ای مقام کا حصول ہوتا ہے اور ای معیت و قربت کے لئے مجاہدات و ریاضات کی جاتی ہیں اور اپنی تمام خواہشات نفسانی کو شریعت کے لئے مجاہدات و ریاضات کی جاتی ہیں اور اپنی تمام خواہشات نفسانی کو شریعت کے تابع رکھا جاتا ہے۔ آخر سالک وہ مقام حاصل کر لیتا ہے جو اللہ تعالیٰ نے اس آیت ندکورہ میں فرمایا:۔

marfat.com

## تضوف كاوستور العل

تصوف کا دستور العل یا طریق جے اصطلاح میں تزکیہ نفس کہتے ہیں قرآن ہی سے ماخوذ ہے' اور صوفیائے کرام نے سلوک کے تمام بنیادی اصول درج ذیل آیات سے مستبط کیئے ہیں۔

(۱)۔ ﷺ طریقت سالک کو علم دیتا ہے کہ آخر شب میں اُٹھو' تو یہ علم سورہ المزمل کی اس آیت سے ماخوذ ہے: وَمِنَّ اللَّيْلِ فَتَحَجَّدُ بِهِ نَافِلَةً لَّكُ'ْ (الاسراء:۵۹)

، ترجمہ:۔ اور رات کے ایک حصے میں نماز تنجر پڑھا کرو۔ تہمارے لئے بیہ نغلی نماز ہے۔

(٣)۔ سالک کو تھم دیا جاتا ہے کہ ترتیل کے ساتھ قرآن پڑھو۔ تو یہ تھم اس آیت سے مستبط ہے۔ "وَرَقِل الْفُرْآنَ تَرْقِیْلاً" (المزال: ٣) ترجمہ:۔ اور قرآن کو خوب ٹھر ٹھر کر پڑھا کرو۔

(س) - ذكر و فكر عابره مراقبه عاسبه اوراد اشغال اور جمله لوازم سلوك الله و مقدد ين م كه نفس اماره مغلوب بوجائد اوريد مقدود اس آيت سلا مغوذ هم "إنَّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ هِي اَشَدُّ وَطَا وَا فَوْمُ قِيْلاً" (المزل المن الله وقت ترجمه: - ب شك رات كا أنهنا برا موثر به نفس كو كلي مين اور اس وقت ذكر اللي احن طريق سے لكا م نيز فرمايا: و لَتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدُّمَتْ لَغَدٌ " (الحشر: ۱۸)

رَجُمَد: اور لازم ہے کہ ہرجان دیکھے کہ اس نے کل کے لئے آگے کیا بھیجا ہے۔ مزید فرمایا: الَّذِیْنَ یَذْکُرُوْنَ اللَّهَ قِیْمًا وَّقَعُوْدَا وَّعَلَی جُنُوْبِهِمْ وَیَتَفَکَّرُوْنَ فِیْ خَلَقِ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ" (آل عمران:١٩١)

marfat.com

ترجمہ:۔ ''جو لوگ یاد کرتے ہیں اللہ کو کھڑے اور بیٹھے اور اپنے پہلوؤں پر' اور آسان اور زمین کی تخلیق میں غور و فکر کرتے ہیں۔''

(۵)۔ ﷺ طریقت سالک کو ذکر اسم ذات کی تلقین کرتا ہے۔ یہ تلقین قرآن کے اس تھم سے ماخوذ ہے۔ وَ اذْ کُرِ اسْم رَبِّكَ۔ (الانسان:۲۵) (المزمل:۸) ترجمہ:۔ اور اینے رب کے نام کو یاد کر۔

(٢)- نصوف میں تبتل کی تلقین کی جاتی ہے اور بیہ تلقین اس آیت سے ماخوز ہے- وَ تَبَتَّلُ اِلَیْهِ تَبْتِیْلاً" (المزمل:١٨)

ترجمہ:۔ اور پورے طور پر تمام علائق مادی سے قطع تعلق کر۔

رے سالک کو تلقین کی جاتی ہے کہ اللہ کو اپنا وکیل (کارساز) بناؤ' صرف ای پر بھروسہ کرو۔ اپنی دولت' مال' اولاد' جاکداد اور مادی تعلقات پر بھروسہ مت کرو۔ واس تلقین کا صدرور اس آیت ہے ۔ "فَاتَّخِدُهُ وَکِیْلاً"

مت کرو۔ تو اس تلقین کا صدرور اس آیت ہے ہے: "فَاتَّخِدُهُ وَکِیْلاً"

ترجمہ: ۔ پس ای (اللہ) کو وکیل / کارساز بناؤ۔

(۸)- سالک کو تلقین کی جاتی ہے کہ اغیار کے اعتراض پر مبر کرد۔ کیونکہ اگر تم اس سے آلجھے تو تمہارا مقصد فوت ہو جائے گا۔ تو یہ تکم اس آیت سے ماخوذ ہے۔ "وَاصْبِرْ عَلٰی مَا یَقُوْلُوْنَ " (المز س:۱۰) ترجمہ:۔ اور مبر کیجئے اس پر جو وہ کہتے ہیں۔

(۹)۔ سالک کو بیہ علم دیا جاتا ہے کہ مخالفین سے کنارہ کشی اختیار کرو' گرلا جھڑ کر نہیں' بدکلامی سے نہیں بلکہ خوبصورتی کے ساتھ' تو یہ علم اس آیت سے مستبط ہے۔ "وَاهْ جُحْرُهُمْ هَ جَرًا جَمِیْلاً" (المزمل:۱۰)

ترجمہ:- اور ان سے عمر کی کے ساتھ کنارہ کش ہو جاؤ۔

(۱۰)- سالک کو بیہ تاکید کی جاتی ہے کہ جو لوگ تمہاری تکذیب یا تردید کریں تو تم خود ان سے بحث مباحثہ نہ کرو کیونکہ تمہاری توجہ مقصود سے ہد جائے

marfat.com

گی۔ لوگوں ہے اُلجمنا' مناظرہ کرنا اور مقابلہ کرنا ہیہ سب باتنیں تمہارے حق میں نقصان وہ ہیں۔ تو سے تھم بھی اس آیت سے ماخوذ ہے۔ "وَذَرَنِیْ وَ الْمُكَذِّبِينَ " (المزال: ١١)

(۱۱)۔ تصوف میں شیخ طریقت سالک کو پچھ عرصہ خلوت اختیار کرنے کا تھم دیتا ہے اور اس عمل کا استنباط خود آنخضرت ملائقاتیا کی زندگی سے ملتا ہے جو آپ نے قبل نبوت غارِ حرامیں اختیار کی-

(۱۲)۔ سیخ طریقت 'بعض او قات مرید کو اعتکاف کا تھم دیتا ہے اور رہے تھم بھی سنت نبوی مانظیم سے ماخوذ ہے کہ آنخضرت مانظیم ہر سال ماہ رمضان کے آ خری عشرے میں مسجد نبوی میں اعتکاف فرمایا کرتے تھے۔

(۱۳)۔ تضوف میں مجاہدہ لازی شرط ہے۔ کوئی بھی سالک مجاہدے کے بغیر سلوک طے نہیں کر سکتا اور بیہ شرط اس آیت سے ثابت ہے۔ وَالَّذِيْنَ جَاهَدُوْا فِيْنَالَنَهُ دِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا" (العَكبوت:٢٩)

ترجمہ:۔ اور جو لوگ ہارے راہتے میں کوشش کرتے ہیں ہم ضرور ان کو راسته و کما دیتے ہیں۔

یزکیہ نفس کے علاوہ اسلامی تضوف میں ایک اہم ماخذ و منابطہ سلسلہ بیت ہے جس کا حاصل معاہدہ ہے اعمال ظاہری اور بالمنی کے اہتمام اور التزام احکام کا۔ اس کو بیعت طریقت کما جاتا ہے جو از سلف تاخلف بتواتر رائج ہے۔ یہ طریق کیاب و سنت دونوں سے ثابت ہے۔ قرآن میں ارشاد ے۔(٣٤) "إِنَّ الَّذِيْنَ يُبَايِعُوْنَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُوْنَ اللَّهُ" (اللَّهُ: ١٠)

ترجمہ:۔ بے شک جو لوگ آپ مانگانیا کے وست مبارک پر بیعت کرتے ہیں وہ دراصل اللہ سے بیعت کرتے ہیں۔

"لَقَدُ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِيْنَ اِذْيُبَايِعُوْنَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ"

#### marfat.com

(الحقح: ١٨)

ترجمہ:۔ بے شک اللہ رامنی ہو گیا ان مومنوں سے جس وقت وہ بیعت کرتے تھے آپ ملٹھ کیا ہے اس درخت کے نیچے۔

آنخفرت مَنْ الله على على المال كى لئے بعت فرماكر علاوہ بيعت جماد و بيعت الله النزام احكام و ابتمام اعمال كى لئے بيعت فرمايا۔ مثلاً: "عَنْ عَوْفِ ابْنِ مَالِكِ إِلاَّ شَجِعِى قَالَ كُنَّا عَندَالنَّبِيّ مَلْ الله النِّهُ اَوْثَمَانِيَةُ اَوْ سَبَعَةً ' فَقَالَ: الله الله الله الله عَندَالنَّهِ عَندَالله عَندَالله الله الله عَندَالله عَندُالله عَندُول الله عَندُالله عَندُالله عَندُالله عَنْدُالله عَندُالله عَنْدُالله عَندُالله عَنْدُالله عَنْدُالله عَندُالله عَندُوا عَندُالله عَندُوالله الله عَندُالله عَندُاله عَندُالله عَندُوالله عَندُ الله عَندُالله عَندُالله عَندُالله عَندُالله عَندُالله عَندُالله

(مسلم' نسائی۔ ابوداؤو)

ترجمہ: حضرت عوف بن مالک الا بچی فرماتے ہیں کہ ہم لوگ آنخضرت ما اللہ الا بچی فرماتے ہیں کہ ہم لوگ آنخضرت ما اللہ کی خدمت میں حاضر ہے۔ نو آدمی ہے یا آٹھ یا سات۔ ارشاد فرمایا کہ تم رسول اللہ ما اللہ ما اللہ علیہ بعث نہیں کرتے۔؟ ہم نے اپنے ہاتھ پھیلا دیے اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ ما اللہ ما اللہ کی بات پر آپ ما اللہ کی بیعت کریں۔ تو آپ ما اللہ کی عبادت کرد اور اس کے ساتھ کسی کو مشریک نہ تھراؤ 'اور پانچوں نمازیں پڑھو' اور احکام سنو اور مانو۔

اس بیعت میں آنخفرت ما گائی نے محابہ کرام الاکو مخاطب فرمایا جو کہ نہ بیعت میں آنخفرت ما گائی نے محابہ کرام الاکو مخاطب فرمایا جو کہ نہ بیعت اسلامی تھے نہ بیعت جمادی النزا اس سے بیعت مردجہ فی المشائخ کا صریح شوت ہے۔(۳۹)

marfat.com

#### صحبت مرشد

اگر تزکیہ نفس محض کابوں ہے ہو سکتا تو اللہ تعالیٰ بعثت انبیاء کا سلسلہ جاری نہ فرما تا۔ اپنی کتاب کسی کی معرف ونیا والوں کے پاس بھیج دیا کرتا۔ جس طرح صحابہ کرم سے نے رسول اللہ ما گیجیا کی صحبت میں رہ کر اپنے نفوس کا تزکیہ کیا ہے اس طرح آئندہ نسلوں کے لئے ضروری ہے کہ ہر ذمانے میں ایسے خاصان خدا علماء صوفیاء پیدا ہوتے رہیں جو فنانی اللہ اور فنانی الرسول ہو کر تزکیہ نفوس کا فریضہ انجام دے سیس۔

اس لئے تزکیہ نفس کا علم نہ کتابوں میں ندکور ہے اور نہ کتابوں سے
پڑھ کر کوئی تزکیہ نفس کر سکتا ہے۔ مثلاً اگرچہ فن طبابت اور فن جراحت کا علم
کتابوں میں ندکور و مرقوم ہے گر کوئی طبیب' حکیم و سرجن بغیر صحبت استاو
اینے فن میں ماہر نہیں ہو سکا۔

جب امراض جسمانی کے ازالہ کے لئے کتب کے علاوہ اس فن کے ماہر استاد کے صحبت ضروری ہے تو امراض روحانی کے ازالہ کے لئے اس فن کے ماہر ماہر کی صحبت اس سے بھی بڑھ کر ہے۔ اور بید علم شیخ کامل کی گرانی میں رہ کر ہی حاصل کیا جا سکتا ہے۔

#### خاتمه

ندکورہ بالا تحریر سے بات پایہ جوت اور شخین کو پہنچ جاتی ہے کہ زہد و تصوف اسلام میں کوئی نئی چیز نہیں ہے بلکہ یہ وہ چیز ہے جس کے آثار ہم آخضرت ماڑ کی کی حیات طیبہ میں اس وقت دیکھتے ہیں جب آپ ماڑ کی ایک منصب نبوت کے اعلان پر فائز نہیں ہوئے تھے۔ پھر جب آپ ماڑ کی اس

marfat.com

منصب پر فائز ہوئے تو بھی آپ ما اللہ کے حیات طیبہ سرایا زہد و تقویٰ بی رہی۔
ای طرح صحابہ کرام "جو آپ ما اللہ کے بعد آپ ما اللہ کے جانشین ہوئے وہ بھی سب اللہ کی طرف متوجہ اور دنیا سے بیزار تھے۔ اور تصوف اسلامی میں بیہ تمام چیزیں بائی جاتی ہیں۔

خالق ہتی نے حضرت انسان کو روح و مادہ کا مجموعہ بنایا ہے اور اس میں فانی اور باتی نیرو شراور نور و ظلمت کے تضادات بھی پیدا کیئے ہیں۔ اس نے انسان کو مادی تربیت 'سمولت و آزمائش کے لئے اُن گنت وسائل دیے اور باشکی روحانی تربیت کے لئے انبیاء کرام ' اولیاء با شار ذرائع مہیا کیئے اور اسکی روحانی تربیت کے لئے انبیاء کرام ' اولیاء اور صلحاء کا وسیع تر سلملہ بھی ' تاکہ اسکی روح کے نقاضے ششہ شخیل نہ رہیں۔ روح جم سے افعنل ہے ' باتی فانی سے اعلیٰ تر ہے ' تو جمال ہم اپنی دیس۔ روح جم سے افعنل ہے ' باتی فانی سے اعلیٰ تر ہے ' تو جمال ہم اپنی جسمانی اور مادی زندگی کی فلاح و بہود کے لئے ہر دم مصروف کو مش ہیں تو جسمانی اور مادی زندگی کی فلاح و بہود کے لئے ہر دم مصروف کو مش ہیں تو شعور کو بالیدگی عطاکرنے والے وسائل و ذرائع کو بھی پیش نظر رکھیں۔ اسلام میں تزکیہ باطن و تصفینہ نئس پر بار بار ذور دیا گیا ہے۔

اسلام میں تزلیہ باحن و تعقینہ عس پر بار بار زور دیا لیا ہے۔ قرآن میں ارشاد ہے:۔ قَدْ اَفْلُحَ مَنْ زَكَهَا وَقَدْ نَحَابَ مَنْ دَسَّهَا" (الشمس:۹)

اور پھراس کا سبب بیان کرتے ہوئے فرمایا:۔ "فِی قُلُوبِهِمْ مَرَّضٌ "(البقرة: ۱۰) کہ ان کے دلوں میں بیاری ہے۔

اس کلام سے استباط کرنے کے بعد صراحت ہو جاتی ہے کہ امن ذات انسانی کے لئے کیفیات قلب ہی صانت سلامتی بنتی ہیں اور کلام غیر متلو میں بھی واضح اشارہ ہے کہ خدا نہ تمہارے اعمال کو دیکھتا ہے اور نہ شکلوں کو بلکہ تمہاری نیتوں کو دیکھتا ہے۔ اور نیت ہی وہ اراوہ انسانی تمہاری نیتوں کو دیکھتا ہے۔ اور نیت ہی وہ اراوہ انسانی ہے جس پر اعمال کی جزاو سزا مرتب ہوتی ہے۔

marfat.com

اصحابہ صفہ ہے لے کر آج تک کے صحیح اسلای مراکز و خانقاہوں میں بی جذبہ کار فرما نظر آئے گا کہ ان اداروں ہے تربیت یافتہ لوگوں کی نظر عبری ہے، سوچ وسیع ہے، علم ان کا مقصد اولین ہے، عمل ان کا وطیرہ حیات ہے اور عشق اللی ائی کمند مقصود ہے، ول محبت اللی میں گریاں اور آئیس خلوق کی افردگی پر غمناک رہتی ہیں۔ یہ کل مخلوق خدا کو کنبہ خدا کتے ہیں، اہل لوگوں کو آئھوں پر بھاتے ہیں، زندگی کی تاریک راہوں پر اپنے خون جگر ہے سرمدی چراغ روش کرتے ہیں۔ حق الیقین و عین الیقین کے مقالمت پر جلوہ حقیق سے مستیر ہوتے ہیں، وہ زمینوں کو فتح نمیں کرتے بلکہ زمانہ کے فائح جیں۔ وہ جی کی راجد حمانی کے مماراج ہوتے ہیں۔ قرن اول سے لے کر آئ جیں۔ وہ جی کی راجد حمانی کے مماراج ہوتے ہیں۔ قرن اول سے لے کر آئ جیں۔ وہ جی کی راجد حمانی کے مماراج ہوتے ہیں۔ قرن اول سے لے کر آئ جیں۔ وہ جی کی راجد حمانی کے مماراج ہوتے ہیں۔ قرن اول سے لے کر آئ

اولیائے اللہ علائے حق اور صلحائے اُمت بی وہ سمیال ہیں جنگی تعلیم و تربیت اور سیرت کے تابیرہ نفوش ہمیں روحانی بالیدگیاں اور فکری همیں بخش سکتی ہیں اور آج کی خود غرضی نفسا نفسی اور بے جینی و اضطراب کے دور میں ضرورت ہے روح و زہن کو تسکین دینے والے سامان کی اور الیمی راہنمائی کی جو ہماری بھٹکتی ہوئی روحوں اور مردہ ضمیروں کو پھرسے درس زندگی دے اور اطمینان و سکون کی دولتیں عطا کر سکے۔

marfat.com

## المصادر والمراجع

- (۱)- المعجم الوسيط- دكوّر ابراهيم انيس ولجنتنه ا/٥٩- احياء التراث العربي \_ بيروت ١٩٤٢ء
  - (٢)- المنجد- لوليس معلوف- ص: ١٠٧٠- بيروت-
  - (۳)- تاج العروس- محمد مرتضلی زبیدی- ۲/۰۷۱- بیروت ۱۹۴۴ء۔
  - (۳)- مصباح اللغات- عبدالحفيظ بلميادي- ص: ۸۵ سم- مدينه پباشتك تمپنی کراچی- ۱۹۸۲ء
    - (۵) كتاب اللمع في التصوف: شخ ابونفر سراج ص:۵۳ ـ
    - (۲)۔ میزان الاعتدال۔ احمد بن عبداللہ الذہبی۔ ص:۵س۔ قاہرہ ۱۳۳۵ء
- و- اسلامی تصوف کا ارتقاء۔ ڈاکٹر ٹریا ڈار۔ ص: ۱۳۰۰ مجلّہ تحقیق جامعہ پنجاب ۹۹۔۱۹۹۵ء
  - (2)- علم تصوف عباد الله اختر من ١٠٥٠
  - (٨)- الترندي- باب اللباس- ١/ ٢٠٧٠ المطبعت المعربية ١٩١١ء
    - (٩)- نفحات الانس- عبدالرحمٰن جاي- ص:١٢٥- لكعنوُ- ١٩٠٥ء
  - (١٠)- اللمعات- شاه ولي الله- مترجم: محمد مرور- ص:٥٥- لامور-١٩٣١ء
    - (۱۱)- اسلامی تصوف کا ارتقاء۔ ڈاکٹر ٹریا ڈار۔ مس: ۱۲۷۔
- (۱۲)- فلنفه عجم- وُاكثر محمد اقبال- ص:۱۳۱- مترجم: ميرحن الدين- حيدر آباد دكن ۱۹۳۲ء
  - (۱۳)- كشف المجوب على جوري" ص:۳۰- لندن -۱۹۲۲ء
    - (۱۳)- نفس المصدر-ص: ۳۳۵-

marfat.com

(١٥) - المنقد من الغلال - امام غزالي " - ص: ٨٨ - ومش ١٩٣٩ء

(١٦) - قرآن و تصوف - ڈاکٹر میرولی الدین - ص: ا - و کن ١٩٥٥ء

(سا)۔ اسلامی تصوف کا ارتقاء۔ ڈاکٹر ٹریا ڈار۔ ص:۲۶۔۱۲۵ء۔

(۱۸)۔ رسالتہ تخبیر ہیا۔ ابوالقاسم القشیری۔ ص: ۱۲۷۔ مصر۔ ۱۳۸ء۔

(١٩) - تاريخ فلاسفته الاسلام - لطفي جعه - مترجم: ميرولي الدين - ص:١٢٥ -

آفسٹ پریس کراچی-

(٢١) - نفس المصدر - ص:٢٨ - بحوله: تذكره رشيد - ٢-١٢-

(۲۲)۔ ترجمان القرآن۔ ابوالاعلی سید مودودی۔ فروری: ۱۹۵۳۔ لاہور۔

(۲۳)۔ تصوف اور تغمیرسیرت۔ عاصم نعمانی۔ ص:۷۳۔ لاہور۔ ۱۹۷۲ء۔

(۲۲)۔ اسلامی تصوف۔ سید احمد عروج قادری۔ ص:۲۲۔ لاہور۔

(۲۵)۔ تصوف اسلام۔ مولانا عبدالماجد دریا آبادی۔ ص:۱۸-۱۹-لاہور

FIMAM

(۲۷)۔ شریعت و تصوف۔ مولانا اشرف علی تھانوی۔ من ۲۰۰

(٢٧)۔ كتوب- ٢٥٠ دفتر اول- مجدد الف ثاني -

(۲۸)۔ میچ البخاری۔ باب الایمان۔ حدیث جریل۔

(۲۹)۔ تاریخ مشائخ چشت۔ خلیق احمد۔ ص:ا۳ '۳۳۔ ندوہ المصنفین۔ دیلی ۱۹۵۳ء

(٣٠) - فواكد الفواد - نظام الدين اولياء" - ص:٩- لامور - ١٣٩٢ ه

(۳۱) ۔ شریعت و تصوف۔ اشرف علی تھانوی۔ ص:۹۸

-9A: نفس المصدر-ص

(۳۳) \_ تاریخ تصوف \_ عبدالعمد صارم \_ ص:۸۳۸ \_ لابور \_ ۱۹۲۹ء

(١٣٣)- نغس المصدر-ص:٥٥-

#### madat.com

(۳۵)- اکابر کاسلوک و احسان۔ مولانا محمہ زکریا۔ ص:۳۳۔
(۳۲)- تاریخ تصوف۔ یوسف سلیم چشتی۔ ص:۹۰۱۔ لاہور۔ ۱۹۲۹ء (۳۲)- شریعت و تصوف۔ اشرف علی تھانوی۔ ص:۹۰۱ (۳۸)- مسلم' نسائی' ابوداؤد۔ (۳۸)- مسلم' نسائی' ابوداؤد۔ (۳۸)- شریعت و تصوف۔ اشرف علی تھانوی۔ ص:۱۰۱ (۳۹)- تاریخ تصوف۔ یوسف سلیم چشتی۔ ص:۱۱۸

marfat.com

## تصوف اور اس کی حقیقت واہمیت

مولانا ریاض احمد صمدانی خطیب و مدرس جامعه می الاسلام کندن

# تصوف اور اس کی حقیقت و اہمیت

#### رياض احمه صداني

خیر القرون لینی سید المرسلین خاتم النبیین حضرت محمد ما اور آپ

کے محابہ کرام اور تابعین کے مقدس زمانہ کے بعد 'جب فتنہ و فساد اور نئے گراہ کن اعتقادات و نظریات کا ظہور ہونے لگا اور ہراک دعویٰ 'قرآن و سنت ' پر عمل بی قرار پایا۔ صرف شریعت کے ظاہری احکام پر عمل بی 'مدار اسلام اور معیار دین محمرا۔۔۔ شریعت کے باطنی احکام ' دل میں ایمان و ایقان کی چھی اور صفائے قلبی ' اظامی و احمان کو جن پر شریعت کے ظاہری احکام کی چھی اور صفائے قلبی ' اظامی و احمان کو جن پر شریعت کے ظاہری احکام کی حصت و در تھی کا انحمار ہے ' کو چھوڑ دیا گیا تو۔۔۔ ارباب صدق و صفائے ۔ شریعت مطرہ کے جملہ احکام ظاہری و باطنی ' پر پوری طرح قرآن و سنت کے نقاضوں کے مطابق عمل کو۔ تصوف و طریقت کا نام دیا۔ ارشاد باری تعالی کے نقاضوں کے مطابق عمل کو۔ تصوف و طریقت کا نام دیا۔ ارشاد باری تعالی

قَذْ اَفْلَحَ مَنْ تَزَكِّي ط " يقينا وه كامياب مواجس نے تزكيه ظاہر و باطن كيا۔ " (سورة الاعلٰي)

به دو سمری صدی بجری کی بات ہے اس دور میں جملہ علوم و فنون اسلامیہ و د۔ انید کی تدوین و ترویج ہوئی۔ اور علم تغییر' اصول تغییر' علم حدیث'

marfat.com

اصول حدیث فقہ اور اصول فقہ وغیرہ باقاعدہ علوم و فنون اور ان کے قواعد و ضوابط وضع کئے گئے۔ اور ان علوم دینیه و اسلامیہ کے ماہرین علاء فقہاء مفرین محدثین اور آئمہ مجتمدین وین اسلام کی تبلیغ قرآن وسنت کی تغییم و ترویج کے لئے میدان عمل میں جلوہ گر ہوئے۔ حضرت شیخ ابو ہاشم صوفی جن کا وصال کوفہ میں موا میں ہوا کہلے بزرگ ہیں جو صوفی کے لقب سے مشہور موئے آپ سے پہلے کسی مختص کو اس نام سے نہیں بکارا گیا۔

(نفحات الانس)

ای دور میں محققین صوفیا و مشاکخ اسلام نے تصوف کے باقاعدہ اسای و بنیادی قواعد و ضوابط ترتیب دیے اور اس کا ماخذ و مرجع قرآن و سنت پر بجان و دل عمل کرنا ہے فرمان ربانی فَاعْبُدِ اللّهَ مُخْلِصُالَّهُ اللّهِ بِن طَ رَبُرَ اللّه کی عبادت اظلام کے ساتھ کرو۔ کے مطابق عمل قرار دیا اور قرآن و سنت کے فرامین و احکام ہے روگروانی کو معصیت و الحاد قرار دیا اور شریعت مطرہ کے مطابق جملہ خصائل جمیدہ و اظلاق حسنہ سے اپنی فلامو شریعت مطرہ کے مطابق جملہ خصائل جمیدہ و اظلاق حسنہ سے اپنی فلامو باطن کو آراستہ کرنے اور تمام برے اعمال و نظریات اور اظلاق رفیلہ کی آلائش ہے اپنی جم و روح و قلب و نظر کو پاک و صاف رکھنے اور ان کے آلائش ہے اپنی جم و روح و طریقت رکھا۔ ای حقیقت کو قرآن حکیم نے اس طرح فرمانا:

قَدْ اَفْلَحَ مَنْ زَكَهَا بِقِينَاسِ نِے حقیق فلاح پائی جس نے تزکیہ نفس کیا۔ (سورة الشمس)

لندا محققین علاء و نقهاء اور مشائخ اسلام کی تقریحات کی روشنی میں قرآن و سنت اسوہ رسول مالئین پر اسول اور سیرت سلف صالحین پر الحکاب رسول اور سیرت سلف صالحین پر الحکان ممل پیرا ہونے کا نام تصوف ہے۔ تقویٰ و طمارت مرابطہ و مجاہدہ مراقبہ و محاسبہ نفس کا نام تصوف ہے۔ توکل علی اللہ ' تَبَتَّلُ إِلَى الله اور مراقبہ و محاسبہ نفس کا نام تصوف ہے۔ توکل علی اللہ ' تَبَتَّلُ إِلَى الله اور

marfat.com

نخلُفُوْا بِاَخلاقِ الله كانام تصوف ہے۔ ذكر و فكر 'اظلام و احمان 'خثوع و خضوع 'عبادت میں دل كا ظلوم و حضور 'قلب و نظر میں 'اس كے وجدان و خضوع 'عبادت میں دل كا ظلوم و حضور 'قلب و نظر میں 'اس كے وجدان و كيف و سرور كے حصول كانام تصوف ہے 'تمام منكرات و منهيات 'كروحات و سيئات اور رذا كل و خمائس سے اپنے ظاہر و باطن 'قلب و قالب كو پاك و صاف كرنے كانام تصوف ہے۔ محرمات و مشبهات سے اجتناب 'كبائرو صفائر سے احراز 'ظاہرى و باطنى گناہ سے پر بیز كانام تصوف ہے۔ يمى تصوف و طريقت 'كى حقيقت ہے۔ يمى قرآن و سنت پر عمل كا مقصود ہے 'يمى شريعت اسلاميه كا منشور ہے بعنی تصوف سرايا عمل كانام ہے قرآن و سنت پر۔ اى بنا پر عمل كا منشور ہے بعنی تصوف سرایا عمل كانام ہے قرآن و سنت پر۔ اى بنا پر عمرت سيد على ابن عثان جو يرى" (م ٣٦٥ هـ) المعروف وا تا گنج بخش نے آج حضرت سيد على ابن عثان جو يرى " (م ٣٦٥ هـ) المعروف وا تا گنج بخش نے آج سے تقریباً ہزار برس قبل بيہ تصریح فرمائی كہ

''عین تصوف کے انکار ہے۔ تمام احکام شرعیہ' اور انبیاء کرام اور ان کے خصائل ستوادہ' کا انکار لازم آتا ہے۔''

راقم سطور اپنی طرف سے تصوف کی حقیقت و اہمیت' بیان کرنے اور تصوف پر اپنوں اور بریگانوں کی جائے' افلیم تصوف کے اپنوں اور بریگانوں کی جائے افلیم تصوف کے تاجداروں' آئمہ اسلام' اور محققین اصغیاء و مشاکخ عظام کے اقوال و ارشادات' تصوف طریقت کی حقیقت و اہمیت کے بارے' پیش کر تا ہے۔ جن کی پڑھنے اور سننے سے ازخود تصوف کی حقیقت و اہمیت عمیاں ہو جاتی ہے اور تصوف کی حقیقت و اہمیت عمیاں ہو جاتی ہے اور تصوف کی کر اعتراض کا شانی جواب' دلوں سے شکوک و شہات کی کدورت کو کافور کرتے ہوئے' قلب و نظر کو ایمان و یقین کے نور سے جا دیتا ہے۔

حضرت ابو منصور عبدالقا ہر بغدادی (م ۲۲۹ هے) نے تصوف اور صوفی کے معنی اور تعریف میں ایک منتقل کتاب لکھی ہے جس میں تصوف کی تعریف و معنی میں صوفیاء کرام کے تقریباً ایک ہزار اقوال جمع کئے ہیں۔ اس طرح معنی میں صوفیاء کرام کے تقریباً ایک ہزار اقوال جمع کئے ہیں۔ اس طرح

رسالہ تغیریہ۔ اور کشف المجوب میں بھی آئمہ صوفیاء کے متعدد اقوال منقول ہیں۔ ان میں سے چند ایک مشہور و معروف اقوال و ارشادات بیش خدمت ہیں۔ ان میں سے چند ایک مشہور و معروف اقوال و ارشادات بیش خدمت ہیں۔ ملاحظہ فرمائیں سب ہے پہلے تصوف کی تعریف

حضرت امام ابوالقاسم تخیری (م ۲۵م ه) نے تصوف کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے۔ "تصوف وہ علم ہے جس کے ذریعہ تزکیہ نفس' معنینہ الفاظ میں کی ہے۔ "تصوف وہ علم ہے جس کے ذریعہ تزکیہ نفس' معنینہ اظام و باطن کی صفائی کا علم ہوتا ہے۔ اس کی غرض و غایت سعادت ابدی کا حاصل کرتا ہے۔" (رسالہ تخیریہ)

یی سعادت ابدی کا حصول انبیاء کرام علیهم الصلوٰہ والسلام کا مقصود و مطلوب ہے ، حاصل دین و ایمان ہے۔ یمی تزکیہ نفس اور صفائے باطن ' قرآن و حدیث اور دین اسلام کا بنیادی منصور و دستور ہے۔

، امام مدینه منور حضرت امام مالک" (م۱۵۷ هه) تضوف کی حقیقت و اہمیت اس طرح بیان فرماتے ہیں۔

ور ہو گیا' اور جس نے علم فقہ حاصل کیا اور نصوف کو نہ اپنایا' وہ راہ راست سے دور ہو گیا' اور جس نے صرف تصوف کو اپنایا اور علم فقہ حاصل نہ کیا وہ ممراہ ہو گیا۔ اور جس نے ان دونوں کو جمع کرلیا اس نے راہ حق کو پالیا"

(مرقاة شرح مشكؤة ج اول)

حضرت بایزید سطامی (م ۲۹۱ ه) فرات بیل- "اگرتم کمی کو موا میں بھی اُڑتا دیکھو اس پر فریفتہ نہ ہوتا جب تک سے نہ دیکھ لو کہ وہ امرو نمی اور شریعت کی پابندی میں کیسا ہے۔" (رسالہ تغیریہ)

ریا ساں ہوں ہے۔ اور ہے۔ اور ہے۔ اور ہے۔ انسوف کی حقیقت کے بارے فرماتے ہیں۔ "اس راہ طریقت و تصوف کو وہی شخص پا سکتا ہے جس کے وائیں ہاتھ ہیں قرآن پاک ہو اور وہ ان دو میں حضرت محمد مان کا ہے۔ اور وہ ان دو میں حضرت محمد مان کا ہے۔ اور وہ ان دو شمعوں کی روشنی میں چلے تاکہ شہمات کے گڑھوں اور بدعات کے اندھیروں

marfat.com

من ند كرے نه كينے۔ "(تذكره الاولياء)

کشف المجوب میں آپ بی ہے منقول ہے کہ "نصوف آٹھ اولوالعزم انبیاء کرام ملیم السلام کی آٹھ خصلتوں پر مبنی ہے۔" (۱) حضرت ابراہیم علیہ السلام کا جو دوسخا (۲) حضرت اساعیل علیہ السلام کی تشلیم و رضا (۳) حضرت الاب علیہ السلام کی تشلیم السلام کی دعا و ایوب علیہ السلام کا مبرو استقلال (۳) حضرت ذکریا علیہ السلام کی دعا و مناجات (۵) حضرت کی علیہ السلام کا تضرع و زاری (۲) حضرت موئ علیہ مناجات (۵) حضرت میں علیہ السلام کا لباس صوف (۵) حضرت عیلی علیہ السلام کی سیاحت (۸) حضرت سید السلام کالباس صوف (۵) حضرت عیلی علیہ السلام کی سیاحت (۸) حضرت سید اللام کالباس صوف (۵) حضرت عیلی علیہ السلام کی سیاحت (۸) حضرت سید

کویا تضوف نذکورہ جلیل القدر انبیاء کرام ملمیم السلام کے اسوہ مبارکہ اور سیرت طیبہ کے انوار و برکات کے مجوعہ کا ٹام ہے۔

الم العراسة الوبكر الكاني " (۲۳۳ هـ) فرمات بي "تضوف اظاق حند كانام هـ جو ظلق بي بتنا برتر بو كا وه صفائ باطن و تصوف بي اننابى زياده بمتر بو كا- " ايك دو مرب مقام پر آپ تصوف كى تعريف و حقيقت اس طرح بيان فرمات بي التي مفائ و صفائ و مشاهدة "تصوف مفائ باطن اور مشاهدة "تصوف كانام بـ

ا من معترت ابوالحن نوری تصوف کی تعریف میں لکھتے ہیں "تصوف می تعریف میں لکھتے ہیں "تصوف می تعریف میں لکھتے ہیں "تصوف محتن رسم و علم بی نہیں بلکہ بیہ تو سمرایا اخلاق حسنہ 'حریت' کرم' ترک تکلف' اور جودو سخا کا نام ہے۔"

اخلاق سے آراستہ ہونے 'اور ہریں" (مااال مے) فرماتے ہیں "نصوف ہر اعلیٰ اخلاق سے آراستہ ہونے 'اور ہر بری عادت سے پاک ہونے کا نام ہے۔ " حضرت معروف کرخی" (م ۲۰۰ مے) فرماتے ہیں "نصوف خوائق کو پانا' د قائق پر مخطکو کرنا' اور مخلوق کے پاس جو پچھ ہے اس سے ناأمید' ہونے کا نام ہے۔" (تذکرہ الاولیاء)

marfat.com

جے حضرت ذوالنون مصری (م ۲۳۵ هے) فرماتے ہیں "صوفی وہ ہیں جن کا دل کدورت سے خالی اور تفکر سے لبریز ہو اور قرب خدا تعالی میں بشریت سے منقطع ہو' اور ان کی نظروں میں مٹی اور سوتا برابر ہیں۔"

﴿ حضرت ابوالحن بوسنجة فرمات بين "اَلتَّصَوُفُ اَلْيُومَ إِنسَمُ وَلاَ عَقِيقَةٌ وَقَدْ كَانَ حَقَيقَةٌ وَلاَ إِنسَمُّ۔ "آج تصوف كانام بى رہ كيا ہے اور حقيقةً كي نبيں رہا۔ اور بھى تصوف حقيقة اور عملاً تصوف تعا۔ محض نام ونمود كانتھوف نعا۔ محض نام ونمود كانتھوف نہا۔ " (كشف المجوب) اب ملاحظہ فرمائيں تصوف كے بارے آئمہ طريقت كے ارشادات۔

#### تضوف اور آئمه سلاسل

سلسلہ قادریہ کے امام و پیٹوا سید الاولیاء غوث اعظم صرت میخ عبد القادر جیلانی " (م ۵۹۱ ھ) کی عظیم تصنیف عنیت الطالبین " آپ کے مواعظ۔ فتوح الخیب اور الفتح الربانی کا مطالعہ تصوف ار طریقت کی حقیقت و ایمیت سمجھنے کے لئے کانی ہے آپ فرماتے ہیں۔ "بیشہ کتاب اللہ اور سنت رسول مائی کو پیش نظر رکھو۔ اور ان کے معانی اور مطالب کو سمجھو ار ان کے احکام کے مطابق عمل کرو۔ (غیشہ و فتوح)

بہجة الاسرار میں آپ سے منقول ہے۔ "اللہ تعالی کی طرف سے سب سے زیادہ قریب راستہ وانون بندگی کو لازم پکڑنا اور شریعت کی رسی کو مضبوطی سے تھامنا ہے۔ (بھجة الاسرار)

الفتح الربانی میں آپ فرماتے ہیں۔۔۔ "نصوف مفاء ہے ، اونی لہاس پینے والو! تصوف میں سپا صوفی وہ ہے جو اپنے دل کو اپنے مولی کے ماسوا ہے پاک کرے اور یہ مقام مختلف رنگ کے کپڑے پینے 'چروں کو زرد کر لینے اور کندھوں کو جھکا لینے 'اولیاء کرام کے واقعات زباں پر سجا لینے اور تسبیح و اور کندھوں کو جھکا لینے 'اولیاء کرام کے واقعات زباں پر سجا لینے اور تسبیح و ایس کے داقعات زباں پر سجا لینے اور تسبیح و ایس کے داقعات زباں پر سجا لینے اور تسبیح و ایس کے دائیں کی ساتھ اور تسبیح و ایس کے دائیں بیا ہے اور تسبیح د

تنگیل کے ساتھ الگیوں کو ہلانے سے حاصل نہیں ہوتا' یہ مقام تو اللہ تعالیٰ کو سے نکال سے دلات سے دلات کے دل سے نکال دیا ہے دل سے نکال دینے اور اپنے مولیٰ کے ماسوا سے الگ ہو جانے سے حاصل ہوتا ہے۔(الفتح الربانی)

سلسلہ چٹتے کے امام و پیٹوا' خواجہ خواجگال حضرت معین الدین چشی اجمیری" (م ۱۳۳۳ ھ) فرماتے ہیں۔ "اس راہ طریقت و تصوف میں وہی کامیاب و صاحب مراتب ہوتا ہے جو شریعت پر شابت قدم رہتا ہے اور اس کے احکام سے سرمو تجاوز نہیں کرتا۔"

سلسلہ سرور دیہ کے امام و پییٹوا' حضرت شخ شباب الدین سرور دی" (م ۱۳۲ ھ) فرماتے ہیں۔

"جس چیز کو شریعت قبول نه کرے وہ بے دبنی ہے۔" (عوارف المعارف)

سلسلہ نقتبند ہے آمام و پیٹوا خواجہ خواجگان شاہ نقتبند حضرت سید بماؤالدین نقتبندی بخاری (م ۲۷۳ ھ) فرماتے ہیں۔

امام ربانی مجدو الف ٹانی حضرت شیخ احمد فاروتی سربندی (م ۱۰۳۵ ه) کی تصانیف' بالخصوص آپ کے مکتوبات جو تمین صخیم جلدول میں (پانچ سو چھتیں مکا تیب پر مشمل ہیں اور تصوف و طریقت کے جملہ احوال و مقامات سے لبریز ہیں۔ تصوف کی حقیقت و اہمیت کو سمجھنے کے لئے ان کا مطالعہ بہت ہی مفید ہیں۔ تصوف کی حقیقت و اہمیت کو سمجھنے کے لئے ان کا مطالعہ بہت ہی مفید

### marfat.com

ہے) آپ فرماتے ہیں:

" طریقت اور شریعت ایک دو سرے کا عین ہیں ان کے در میان بال برابر بھی فرق نہیں۔ طریقت کے تین اجزاء ہیں۔ اعلم' ۲-عمل' سو۔افلاص۔ طریقت و حقیقت یعنی تصوف تیسرہ سے جز (افلاص) کی شکیل ہیں شریعت کے فادم ہیں۔

( کمتوب ۱۳۳ جلد ۲- کمتوب ۲۰ جلد اول )

حضرت مجدد الف ٹائی کا یہ ملفوظ مبارک امام بخاری و مسلم روایت کردہ مشہور حدیث جربل کی تشریح ہے جس میں حضرت جربل علیہ السلام نے مجمع صحابہ میں انسانی لباس میں حضور ماڑھی ہے ایمان اسلام کی حقیقت معلوم کرنے کے بعد ' تیسرا سوال بیہ کیا تھا کہ یا رسول اللہ! "احسان "کیا ہے؟ جس کے جواب میں آپ ماڑھی کے فرمایا۔

اَن تَعْبُدَ اللَّه كَانَّكَ تَرَاهُ فَإِنَّ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكُ ط الله كى عبادت البيے كروكه محويا اس كو دكھ رہے ہو ہیں اگر تم اس كو نہ وكھ

سكونولين ركھوكه وه حميس ويكير ريا ہے۔"

جس سے واضح ہوتا ہے کہ ایمان۔ اسلام ' کے بعد بھی لازماً کوئی ایسا عمل ہے جس سے ایمان اور دین اسلام کی شکیل ہوتی ہے اور وہ احسان ہے۔ محققین علاء اسلام ' صوفیاء ' مشائخ کرام کے نزدیک کی احسان ' تصوف اور طریقت کے نام سے مضہور ہے۔ اور حدیث پاک میں احسان کی تعریف کی بہلی کیفیت کو مشاہدہ۔ اور دو سری کو 'مراقبہ 'کانام دیا ہے۔

حفزت شخ عبدالحق محدث دہلوی (۱۰۵۲ ھ) اس حدیث کے تحت اشعنہ اللمعات شرح مشکوۃ میں رقم طراز ہیں جس کا خلاصہ سے ہے۔

اسمعات سرن مستحوہ بن رہ سرور بین سے کمال کی بنیاد و اساس علم فقہ 'علم کلام "جان لو کہ دین اور دین کے کمال کی بنیاد و اساس 'علم فقہ 'علم کلام اور علم تصوف پر ہے۔ اس حدیث میں ان تمنوں بنیادی مقامات کا بیان بردی

#### maffat.com

ومناحت کے ساتھ سوال و جواب کی صورت میں کیا گیا ہے۔

اسلام 'اشارہ علم فقہ کی طرف ہے جو اعمال و احکام شرعیہ کے بیان کا ضامن ہے۔۔۔ ایمان 'اشارہ عقائد کی جانب ہے جو علم کلام و اصول کے سائل ہیں۔۔۔ احمان 'اشارہ اصل تصوف کی طرف ہے جس کا معنی ذات باری تعالیٰ کی طرف صدق ول سے متوجہ ہوتا ہے۔۔۔ تصوف کے تمام مطالب و معانی جو مشاکع طریقت بیان کرتے ہیں ان سب کا مافذ و مرجع 'یمی احمان کا معنی و مفہوم ہے اور علم فقہ 'علم کلام اور تصوف باہمی لازم و ملزوم ہیں کہ ایک دو سرے کے بغیران ہیں سے کوئی بھی کائل و کھل نمیں ہو سکا۔ ہیں کہ ایک دو سرے کے بغیران ہیں سے کوئی بھی کائل و کھل نمیں ہو سکا۔ حضرت شخ عبدالحق محدث دہلوی " اپنی ایک کتاب مرج البحرین ہیں تصوف اور طریقت کے بارے اولیاء کاملین کے حوالے سے ر قمطراز ہیں کہ تصوف اور طریقت کے بارے اولیاء کاملین کے حوالے سے ر قمطراز ہیں کہ اولیاء کاملین نے بالکل واضح اور صاف صاف لکھا ہے کہ

"ہماری طریقت کی بنیاد کتاب و سنت پر ہے 'جو ان کی مخالفت کرتا ہے ہمارے نزدیک وہ دائرہ اسلام سے خارج ہے اور ہم اسے رسول اللہ مار اللہ اللہ علی زوق ' کا حکام کا منکر جانتے ہیں۔ اگر ذکر الی ' نماز ' تلاوت قرآن پاک میں ذوق ' حضور قلب اور خشوع و خضوع حاصل ہو تو فتح الباب کی اُمید رکھنا چاہئے۔ اگر یہ چنریں حاصل نہیں تو بچھ بھی حاصل نہیں۔ جو محض قرآن و حدیث پر غور و یہ چنریں حاصل نہیں تو بچھ بھی حاصل نہیں۔ جو محض قرآن و حدیث پر غور و گر نہیں کرتا ' علاء و فقهاء کی صحبت سے دور رہتا ہے وہ بے ادب ہے اور دہ بتاہ و برباد ہو گیا۔ " (مرج البحرین)

### علماء شريعت وارباب طريقت

علاء اور فقراً دونوں شریعت کی پیروی کرتے ہیں اور شریعت اسلامیہ ہی کے علمبردار اور وفادار ہیں۔ نہ علاء حق' اولیاء اللہ اور فقراً کے مخالف ہیں۔ اور نہ اولیاء اللہ اور فقرا' علاء حق کے مخالف ہے۔ مرشدی سلطان المشاکخ

marfat.com

حضرت خواجہ غلام محی الدین غزنوی نیروی (م ۱۳۹۵ هے) علماء و اولیاء کے باہمی سرے تعلق کا ذکر ان الفاظ میں فرماتے ہیں۔

"اولیاء اللہ 'علماء حق کے شاگر دہیں۔ اور علماء حق 'اولیاء اللہ کے مرید ہیں۔"

لینی ان دونوں گروہوں کے درمیان استاد شاگرد۔ اور پیرو مرشد کا رشتہ ہے۔ للذا یہ کمنا کہ علماء فقراء کی آپس میں مجھی نہیں بنتی۔ جاہلوں کا عقیدہ ہے۔ (حیات محی الدین غزنوی تالیف ریاض احمد صمدانی)

آخر میں تصوف کی ضرورت اور اہمیت کو واضح کرنے کے لئے حضرت امام ربانی 'مجدد الف ٹانی ؒ کے ایک نمایت ہی جامع مکتوب و ملفوظ پر مضمون ختم کیا جاتا ہے۔ ملاحظہ فرمائیں آپ فرماتے ہیں۔

"سب سے پہلے ہر مخص کو اپنے نظریات و عقائد' اہلسنّت و جماعت کے معقدات کے مطابق درست کرنا بہت ضروری ہے اور جس قدر' ضروریات دینی' سے متعلق اُمور ہیں' ان سب کی تقیدیق اہم ولازمی ہے۔ دین ' سے متعلق اُمور ہیں' ان سب کی تقیدیق اہم ولازمی ہے۔ دو سرا ان تمام مسائل کا علم رکھنا فرض ہے جن کا مشکفل "علم فقد"

تیرا طریقہ صوفیاء لینی تصوف کا سلوک بھی درکار ہے' اس غرض کے لئے نہیں کہ غیبی صورتوں اور شکوں' اور مختلف رنگ انوار' کا مشاہدہ و معائنہ کریں' کیونکہ میہ سب غیر ضروری یا تیں ہیں۔

کیا حسی اور ظاہری صور تیں اور کم ہیں کہ بندہ ان کو چھوڑ کر' ریاضتوں اور مجاہدوں کے ذریعہ غیبی صورتوں اور انوار کی خواہش کرے۔ بلکہ طریقت و تضوف کے سلوک کا مقصد وحید صرف یہ ہے کہ شریعت کے بنیادی و اعتقادی امور میں' یقین کی زیادہ پختگی حاصل ہو جائے۔ تاکہ نظرو استدلال کی شکی سے نکل کر کشف و مشاحدہ کی کھلی فضا میں، آ جائیں اور اجمال سے تفصیل کی طرف

marfat.com

ما کل ہو جا کیں۔

دو سرا اس کا مقصد یہ ہے کہ احکام شرعیہ کے اداکرنے میں آسانی ہو جائے اور وہ مشکل اور تنگی دور ہو جائے جو نفس امارہ کی سرکشی سے پیدا ہوتی ہے۔ حضرت مجدد الف ٹانی فرماتے ہیں 'اور فقیر کا پختہ یقین ہے کہ تصوف اور طریقہ صوفاء 'حقیقت میں علوم شرعیہ کا خادم ہے نہ کہ شریعت کا مخالف ہے۔ "

تیبرا۔ تصوف کے سلوک اور نزکیہ نفس' معفینہ قلب سے مقصور و مطلوب' باطنی آفات اور دلی امراض کا دور کرنا ہے۔ جن کی نبست قرآنی آیت۔ فیی قُلُوبِهِمْ مَرَضَ ط (ان کے دلوں میں بیاری ہے) میں اشارہ کیا گیا ہے' تاکہ ایمان کی حقیقت و حلاوت حاصل ہو جائے۔ (مکتوبات امام ربانی دفتراول مکتوب ۲۱۰۔۳۸)

ساتویں صدی ہجری کے شہرہ آفاق صوفی حضرت شیخ سعدی شیرا زی" کا یہ شعرتصوف کی حقیقت کو کس قدر خوبصورت انداز میں بیان کر تا ہے:

پندار سعدی کے راہ صفا توال رفت جزیر سے مصطفے

أور

خلاف پیمبر کے راہ گزید ہرگز بمنزل نخواہد رسید

اور بیشہ بی ہروفت طالق ارض و ساء کا ارشاد قرآنی بھی پیش نظررہ۔ قُلْ اِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِی یُحْبِبْکُمُ اللَّهُ وَیَغْفِرْلَکُمْ ذُنُوبَکُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِیْمٌ ط صَدَقَ اللَّهُ الْعَظِیْم

marfat.com

# اسلام میں تصوف کی اہمیت

پیرسید محمد اشرف شاه کاظمی دُائر بکشر امور دیدیه آزاد حکومت ریاست جمول و کشمیر مظفر آباد

## اسلام میں تصوف کی اہمیت

پیرسید محمدا شرف شاه کاظمی

وَالَّذِیْنَ امَنُوْا اَشَدُّ حُبَّالِلْهِ۔ ترجمہ:۔ وہ جو ایمان لائے ہیں وہ اللہ کی محبت میں حد سے بوسے ہوئے

يں-

جمد و شاء ہے اس معبود حقیقی اور محبوب برحق کی جس نے اولیاء کرام و صوفیاء عظام کے قلوب کو دنیا کی آلائش سے پاک کیا اور ان پر بے شار انعامات فرمائے حتیٰ کہ وہ انوار رحمت بن کر برسے ' درود و سلام ہو خاتم الانجیاء ' مرتاج اصفیا ' محمد مصطفے ماڑ کیا پر جنہوں نے محبت و معرفت سے تاریک دلوں کو منور کیا جس سے قلوب و ارواح کی دنیا جمگا انھی ' خدا طلی ' خدا پر ستی دشد و ہدایت اور عدل و احسان کی راہیں سب کے سامنے کھل گئیں۔

اور اسلام عقیدت ہو اہل بیت اطہار 'صحابہ کرام 'صلحاء و علماء ذی و قار پر جن کی نظرو عمل زہد و تقویٰ سے حقیقت اسلام سیلاب کی طرح موج در موج آبادی ودیرانہ عالم پر بکسال بکسال محیط ہوتی چلی صحیٰ۔

یہ حقیقت مسلمہ ہے کہ اسلام دنیا میں صوفیاء کرام کی پاکیزہ تعلیمات اور فاتحین اسلام کی بدولت بھیلا ہے میہ نورانی دل و نظروالے آفماب کی طرح

marfat.com

قلوب و ارواح کی دنیا پر ابر نو بمار بن لربرے اور ذرات کی طرح مخلوق نے ان پر ا ژدہام کیا۔

#### شخ کمتب ہے اک عمارت گر صنعت اُس کی ہے روح انسانی

جناب نفیلد الشخ 'بانی کی الدین اسلامی یو نیورٹی نیریال شریف ' نے حضرت خواجہ پیر غلام کی الدین غزنوی آ کے فیض روحانی و تصوف اسلامی کو حمالہ صفات یو نیورٹی کی شکل دے کر ' شریعت و طریقت اور جدید علوم کا ایک حسین امتزاج قائم کر کے ایک تاریخی کارنامہ سرانجام دیا ہے۔ اس نعمت پر ہم خدا کے شکر گزار اور احسان مند ہیں اس علمی و قکری تربی یو نیورٹی کے انظام و گرانی کے لئے ایک ماہر تعلیم ' تجربہ کار' کمنہ مشق' مقکر و مدیر ڈاکٹر محمد اسحاق قریثی کا انتخاب قائل محسین قدم ہے۔ مولائے کریم استقامت عطا کرے۔ تصوف' اسلام کے مثالی نظام حیات کی ایک جملک ہے۔ اسلامی تصوف کا آغاز نی اکرم مائیکیل کی زندگی میں ہوتا ہے ' آپ کا غارِ حرا میں عباوت کرنا پھر غلیت و رجہ کی امانت و دیانت سے لے کر اسوہ حدنہ کے تمام اوصاف حمیدہ' برے مہریان اور رخم کرنے والی صفات یہ سب تصوف کی جان ہیں' خلافت راشدہ کا زمانہ خصوصاً جس میں تقوئی' خدا خوفی' پر ہیز گاری' محبت و عشق راشدہ کا زمانہ خصوصاً جس میں تقوئی' خدا خوفی' پر ہیز گاری' محبت و عشق الی محبت رسول اور اخلاق حدنہ کے تمام پہلو موجود شے وہ بھی تصوف کا بی

ارشاد ہاری ہے (ترجمہ) ''ان کے پہلو بچھونوں سے الگ رہتے ہیں'' لینی رات ان کے لئے تاریک اور اُکنا دینے والی نہیں ہوتی۔ اس طرح حضرت سلمان فارس طحضرت ابوذر غفاری اور حضرت

marfat.com

عمار " دور اول کے وہ نمایاں افراد ہیں جنگی پوری زندگی زہد و عیادت اور تزکیہ نفس کے لئے وقف تھی۔

تصوف: بعض اہل لغت نے تصوف کا مادہ استفاق الصفاء سے لیا ہے' جس کے معنی صفائی و پاکیزگی کے ہیں۔ اس تعریف کی رو سے تصوف ہر طرح کی ظاہری و باطنی آلودگی سے پاک و صاف کر کے اُجلا کرتا ہے۔

صاحب المنجد نے تصوف کے معنی بیان کرتے ہوئے لکھا ہے کہ صفا سے مراد کمی شے کو صاف و اُ جلا کر دینا ہے۔

صوفیاء کرام نے اپنے اپنے ذوق و وجدان و عشق کے مطابق تصوف کی تعریف کی ہے۔

معروف کرخی " فرماتے ہیں' تصوف حقائق کو گرفت میں لانا و قائق پر ''نفتگو کرنا' خلائق کے پاس جو بچھ ہے اس سے نا اُمید ہونا ہے۔

(تذكرة الأوليا 'ص: ١٢٨)

ذوالنون مفری مرفی میں مونی وہ لوگ ہیں جنہوں نے صرف اللہ بی کو پہند کیا ہے۔ (تذکرہ الاولیاء ص:۸)

سہیل بن عبداللہ فرماتے ہیں صوفی وہ ہے جسکا دل کدورت سے خالی ہو اور تفکر سے پر ہو' اسکی آنکھ میں خاک اور سونا برابر ہو۔

(تذكرة الاولياء ص: ١٦٩)

عمربن محمد سہرور دی مخصص فرماتے ہیں صوفی وہ ہے جو فقر و زہر سب پر حاوی ہو۔ (عوراف المعارف)

حضرت دا تا ہجو ہری '' فرماتے ہیں تصوف باطن کو مخالفت حق کی کدورت اور سیاہی ہے یاک کرنا ہے۔

اسلامی تصوف کی تمام اصطلاحات قرآن و سنت سے لی گئیں ہیں۔ مثلاً تزکیہ نفس' تزکیہ قلب' محبت اللی' حب رسول' رضاء اللی' اطاعنت حق' توبہ' آآآ ﷺ آآآ ہے آآآ ہے آآآ ہے آآآ ہے آآآ

صبرو توکل' رجاء' خوف خدا' تقویٰ' فقر' محاسبه' اظلام ' امانت' خشیت۔

حضرت جیند بغدادی " فرماتے ہیں۔ تصوف کی راہ وہی پاسکتا ہے جس کے دائیں ہاتھ میں قرآن ہائیں میں سنت رسول ہو وہ ان چراغوں میں راستہ

طے کرتا ہے تاکہ شہمات کے گڑھوں میں نہ کرا رہے۔

ابوالحن " فرماتے ہیں تصوف حظہ نفس چھوڑنے کا نام ہے۔

ابوسميل" فرماتے میں تصوف اعتراض سے بیخے کا نام ہے۔

ابو محمد الجرميري فرماتے ہيں تصوف نيكى سے مزين ہونے كانام ہے۔ اور تمام برى عادتوں سے چھكارا حاصل كرنا ہے۔ اور دل اور روح كے متعلق امور كو تصوف كما جاتا ہے۔ اور تمام برى عادتوں سے چھكارا حاصل كرنا ہے۔ اور باطن كے احكام كو تصوف كما جاتا ہے۔ جيسے خدا۔و۔ رسول سے بہت ذيادہ محت ركھنا۔

بیت:۔ تصوف میں بیعت کو بنیادی حیثیت حاصل ہے قرآن مجید میں ارشاد ہے۔

ترجمہ:۔ ''جو آپ سے بیعت کرتے ہیں وہ اللہ سے بیعت کرتے ہیں۔'' مرشد کی محبت:۔ مرشد کی محبت سے تزکیہ نفس اور عملی تربیت حاصل

ہوتی ہے۔

ظوت مزین ۔ جمکا ثبوت حضور ماڑھ کا غارِ حرا میں ظوت مزین سے آثار قدرت برغور اور عرفان الی کامشاہد فرمانا ہے۔

تصوف:۔ محبت خداوندی ہے اسکی طرف سے ہر تنکیف کو راحت اور ہرخار کو پھول سمجھ کر آمے بڑھانا ہے۔ (ہر کہ رسد از دوست نیکوست) پر راضی ہونا

لينے 'اور فكر كرتے بي آسان و زمين كى پيدائش ميں۔"

رنیا اس وقت شدید مصائب کا شکار ہے۔ وہ بحوک و افلاس وہشت کردی ہے نجات اور ایٹی جگ سے تحفظ چاہتی ہے۔ ہمارے نزدیک اسکا علاج اور علی حضور مالیکی کے اس ارشاد میں ہے۔ (الحلق عیال اللہ) ساری کلوق اللہ کا کبہ ہے۔ یکی آفاقی نظریہ ہے ، جس میں چینا جھٹی ، ہوس ملک کیری اور کشت و خون ، وہشت گردی 'ایذا رسانی اور کمزور ضعیف کے حقوق فصب کرنے کا جنون ختم ہو سکتا ہے۔ صوفیاء کی ذندگی ، فدمت خلق امن و ملامتی کی شاہراہ اور چمکتا مینار ہے 'اہل تصوف نے کمیں غریوں 'مکینوں کو نئیس وسترخوال پر بھایا ، کمیں مالداروں کو رو کھی سو کھی اور لنگر عام سے نئیس وسترخوال پر بھایا ، کمیں مالداروں کو رو کھی سو کھی اور لنگر عام سے روشناس کرایا کمیں رنگ و وطن کے بتوں کو پاش پاش کیا۔ کمیں تلوار کے ساتھ جماد کی تعلیم دی کمیں نفس اور شیطان کے ساتھ جنگ کو جماد اکبر قرار ریا شاہشاہوں کے درباروں سے لے کے فقراء تک فیضان نظر اور تعلیمات نظراور نگلیمات

خانقای نظام میں نقشبندیوں کا جذب ' چشیوں کا وجد ' سرور دیوں کا حق ہو اور قادریوں کا ذکر ' مسلمانوں کے قلب و جگر کو جلا بخفا ہے تصوف روحانی تجرات و مشاہدات پر جنی ایک نظام ہے۔ جو تعلیمات اسلامی اور کیفیات ایمانی کا عملی تجربہ ہے۔ تصوف وہ علم ہے جو عقیدہ اور ایمان کی عملی تقدیق کر تا کا عملی تجربہ ہے۔ تصوف وہ علم ہے جو عقیدہ اور ایمان کی عملی تقدیق کر تا ہے۔ اللہ تعالی تک پہنچنے کا ہے۔ اللہ تعالی تک پہنچنے کا راستہ مرف صوفیاء کا راستہ ہے باقی سب راستے بمکانے والے ہیں۔ راستہ صرف صوفیاء کا راستہ ہے باقی سب راستے بمکانے والے ہیں۔ داکر محمد اقبال فرماتے ہیں

در شبتان حرا خلوت گزید قوم و آئین و حکومت آفرید آآگان از مین مین آفرید

امام غزالی فرماتے ہیں۔ طریقت میں ابتدا بی سے مکاشفات شروع ہو جاتے ہیں۔ حتیٰ کہ صوفیاء عین حالت بیداری میں ملائکہ اور انبیاء ملیم السلام کی ارواح طیبہ کی زیارت کرتے ہیں ان کی آواز سنتے ہیں اور ان سے اکتساب فیض کرتے ہیں۔ (اَلْمُنْقَدُ مِنْ اَلْضَّلاَلِ ص:۵۱)

حضرت شیخ عبداللہ" تصوف کے سات اصول بیان کرتے ہیں۔

(۱)۔ کتاب اللہ سے مضبوط تعلق۔ (۲)۔ گناہوں سے نفرت۔

(m)۔ رزق طال (m)۔ ایذا رسانی سے پر بیز (۵)۔ اللہ کی جانب رجوع

(۲)۔ صدق مقال (۷)۔ خدا اور اسکے بندوں کے حقوق کی ادائیگی

تضوف کی تعلیم سے انسان کے اندر منبط نفس' حدود کی رعایت'

ابت قدمی استفامت کے اوصاف پیدا ہوتے ہیں۔

تصوف نے ونیا کو مخلص ' بے ریا' باخدا' مجان رسول' متواضع' درو مدر کئی رمتوکل' قانع' صابر و شاکر' ایٹار پیند' انسان دیے' اگر خلافت راشدہ کے خاتے کی صورت میں سیاست اسلام' ترجمان نہ رہی توگد ٹری پوش صوفیاء نے اسکی معیشت و معاشرت و اخلاق و تدن اور آب و تاب کو قائم رکھا' مثلاً:

(۱)۔ اسلام کی پاکیزہ تعلیمات جو کتابوں میں درج ہے' صوفیاء نے خافقابوں میں اس پر عمل کر کے دکھایا۔ (۲)۔ صوفیاء کے ہرزمانہ میں اسلام کے اظاق اور روحانی نظام کو زندہ کر کے رکھا۔ (۳)۔ صوفیاء نے تبلغ اور سیرت کی تعلیم کا فریعنہ بڑھ چڑھ کر سرانجام دیا۔ (۳)۔ صوفیاء نے بادشاہوں' کا فریعنہ بڑھ چڑھ کر سرانجام دیا۔ (۳)۔ صوفیاء نے مجت خدا اور رسول کا کرس دے کر قلبی طمارت و باطنی اصلاح کے ذرایعہ عقل پرستوں اور فقماء درس دے کر قلبی طمارت و باطنی اصلاح کے ذرایعہ عقل پرستوں اور فقماء ظوا ہر پر اثرات بھوڑے۔ (۲)۔ صوفیاء نے ہر دور میں غیراسلامی عقائد' شرک و بدعت کی تردید گی۔ (۲)۔ صوفیاء نے سرمایہ داری کے مقابلہ میں انفاق نی سبیل اللہ پر عمل کیا۔ (۵)۔ صوفیاء نے سرمایہ داری کے مقابلہ میں انفاق نی سبیل اللہ پر عمل کیا۔ (۵)۔ صوفیاء نے سرمایہ داری کے مقابلہ میں انفاق نی سبیل اللہ پر عمل کیا۔ (۸)۔ صوفیاء نے سرمایہ داری کے مقابلہ میں انفاق نی سبیل اللہ پر عمل کیا۔ (۸)۔ صوفیاء نے سرمایہ داری کے مقابلہ میں انفاق نی سبیل اللہ پر عمل کیا۔ (۸)۔ صوفیاء نے سرمایہ داری کے مقابلہ میں انفاق نی سبیل اللہ پر عمل کیا۔ (۸)۔

marfat.com

تلقین کی- (۹)۔ علماء نے کتابیں لکھیں صوفیاء نے کتابوں اور مسائل پر عمل کرنے والے آدمی پیدا کیئے۔

#### تصوف کے ادوار:

تصوف کا پہلا دور زمد د تقوی اور پر بیز گاری کا دور تھا یہ عمد رسالت اور عمد صحابہ د تابعین کا دور ہے اس دور ہی میں اصحاب صفہ' امام حسن بھری"' اولیں قرنی "' امام زین العابدین "' سعید ابن مسیب "' طاؤس یمانی"' داؤد ابن دینارو"' سلیمان تمیمی" وغیرہ تھے۔

تفوف کا دو سرا دور تیج تابین کا تھا، محض ققیمت کا میلان تھا جس میں شریعت میں بھی تکلف آ چکا تھا، تو اہل حق نے اخلاص فی العل کی خاطر مجاہدہ نفس کی طرف رجوع کیا اس ریاضت و مجاہدہ کی وجہ سے انہیں بے خودی کشف و کرامات کی باطنی صور تیں حاصل ہو کیں۔ اس مرحلہ میں تصوف میں رابعہ بھری، حبیب مجمی، مالک ابن دینار، فضیل بن عیاض، عبداللہ بن مبارک، ابراہیم بن ادھم، بشرحانی، شیبان راعی، ذوالنون مصری، بایزید سطای، مبارک، ابراہیم بن ادھم، بشرحانی، شیبان راعی، ذوالنون مصری، بایزید سطای، مسری مقلی، جنید بغدادی، سمیل بن عبداللہ تستری رحمهم اللہ تعالی تھے۔

تصوف کا تیسرا دور جو چوتھی' پانچویں صدی ہے۔ خواص باطنی احوال و اعمال سے گزر کرمقام جذب تک جا پہنچ' مشاہدہ حق تک رسائی حاصل کرلی۔ انہیں استغراق نصیب ہوا' اس دور ہی میں شیخ ابوسعید ابوالحن خرقانی ابو بکر شبلی' امام غزالی شیخ' عبدالقادر جیلانی رحمم اللہ تعالی ہوئے۔

تضوف کا چوتھا دور' چھٹی و ساتوں ہجری تھاکن تصوف پر بحث کا دور تھا۔ اس میں شخ اکبر محی الدین ابن عربی "' شخ عطار"' عارف رومی "' معبدالرحمٰن جامی"' کے کلام سے فروغ ہوا' حضرت ولی اللہ کے چاروں رہتے علاء اعلیٰ ہیں قدر و منزلت و حق و صدافت کے حامل ہیں برصغیر میں حضرت شخ

marfat.com

احمد سربندی " مضرت شاہ عبدالحق محدث دالوی " مضرت شاہ ولی اللہ " محدث دالوی " نے شریعت و طریقت کو یکجا کیا مضرت مجدد صاحب " تحریر فرماتے ہیں ضدا کا شکر ہے کہ اس نے مجھے دو سمند رول (شریعت و طریقت) کو ملانے اور دو جماعتوں میں صلح کرانے کا شرف بخشا مضرت شخ عبدالقادر جیلانی فرماتے ہیں اگر تو خدا کو صدق دل سے طلب کرے تو وہ تجھے آئینہ قلب عطا کرے گا جس میں تو دنیا و آخرت کے تمام عجائبات کا مشاہدہ کرے گا۔ (غینتہ الطالیمن: ۱۹۲۷) میں تو دنیا و آخرت کے تمام عجائبات کا مشاہدہ کرے گا۔ (غینتہ الطالیمن: ۱۹۲۷) دو سری (باطنی) آئھ کھل جاتی ہو اسکے ذریعے غیب کا اور راستہ ہے جس میل دو سری (باطنی) آئھ کھل جاتی ہے اسکے ذریعے غیب کا اور اک ہو تا ہے مستقبل میں ظہور ہونے والے واقعات اور دیگر امور جن سے عشل قاصر ہونے میں۔

marfat.com

# 

و اکثر طهور احمد اظهر سابن ڈین ایرلیل ایر دفیسرعربی بنجاب یو نیورش اورئینٹل کالج لاہور

## حضرت خواجه اجمير اوران كاطريق دعوت تاريخي تناظرمين

ڈاکٹر ظہور احمد اظہر

برصغیریاک و ہند میں دعوت حق اور اشاعت و تبلیخ اسلام کا کار خبر اہل تصوف و طریقت کا مربون منت ہے۔ اس سرزمین میں آج اسلام کا جو کچھ بھی ہے وہ سراسر انہیں نفوس قدسیہ کی مساعی حمیدہ کا نتیجہ ہے اور اللہ تعالیٰ کے ان نیک و برگزیدہ بندول میں خواجہ خواجگان سید اجمیر حضرت معین الدین چشتی خصوصی اور نمایت ہی نمایاں مقام رکھتے ہیں ' بتکدہ ہند میں ان کی تشریف آوری ہے ایک عظیم الثان و بنی اور ساجی انقلاب بریا ہوا جس کے اثر ات کا سلملہ آج تک جاری و ساری ہے۔

یہ تاریخ حقیقت بھی مختاج وضاحت نہیں کہ شخ حین زنجانی" اور شخ اساعیل محدث لاہوری اس مرزمین کو اپنے قدوم میمنٹ لزوم سے مشرف کر چکے تنے مگر دعوت حق اور اشاعت دین کا نقطہ آغاز مخدوم امم مرشد لاہور حضرت سید مجوری داتا تیج بخش" ہیں' شاعر اسلام محمد اقبال نے حقیقت کی ترجمانی کی ہے جب وہ فرماتے ہیں کہ

سيد هجور مخدوم امم مرقد او پير سنجررا حرم

marfat.com

بند . بائے کوہسار آساں سمیعت در زمین ہند سخم سجدہ ربیخت

عهد فاروق از جمالش تازه شد حن زحرف او بلند آوازه شد

پاسبان عزت ام الکتاب از نگابش خانه باطل خراب

خاک پنجاب از دم او زنده گشت صبح ما از مهر او تابنده گشت(۱)

سر زمین بنجاب اور خاک لاہور کو اکسیر کرنے والے تو سیدنا ابوالحن علی جوری "بی ہیں گر جس ہتی نے برصغیر کے مشرق و مغرب اور جنوب و شال کو دعوت حق اور تبلیغ اسلام سے روشناس کرا کر شرک و بت پرتی پر ضرب کاری لگائی وہ سیدنا خواجہ خواجگان شیخ المندامام سلسلہ چشتیہ سید معین الدین حسن بحزی چشتی اجمیری ہیں اس لئے یہ کمنا حقیقت کی ترجمانی ہے کہ اگر برصغیر میں دعوت حق اور واستان اسلام کا سرعنوان مرشد لاہور سید ججوری "بیں تو اس واستان ول پذیر کا دیباچہ خواجہ خواجہ خواجہ خواجہ تواجمان سید اجمیر" ہیں۔

یں رہاں الگ الگ خانہ میں جس طرح صاحب کشف المجوب شریعت و طریقت کو الگ الگ خانہ میں رکھنے کے خلاف ہیں اور اہل طریقت کی دعوت اسلام سے مخلف نہیں مانتے بلکہ حسات آخرت اور حسنات دنیا کی حسین امتزاج کے مخلف نہیں مانتے بلکہ حسنات آخرت اور حسنات دنیا کی حسین امتزاج کے

marfat.com

قائل ہیں ای طرح خواجہ خواجگان بھی اپنے طریق دعوت میں سنت و طریق نبوی کی ہی پوری پوری پیروی کرتے ہیں۔ دعوت حق کا یمی نبوی طریق ہے جے تمام اہل حق صوفیائے کرام نے اپنایا اور جمکدہ ہند کو نور اسلام سے روشن کر دیا' یہ بھی ایک عجیب اور قابل توجہ ظاہرہ (فینامنہ) ہے کہ اصحاب طریقت نے دعوت حق اور اصلاح امت کے ضمن میں سنت نبوی ماٹیکی کو ہمیشہ پوری طرح پیش نظر رکھا اور اصلاح امت کے ضمن میں سنت نبوی ماٹیکی کو ہمیشہ پوری طرح پیش نظر رکھا اور اس کو اپنا معمول بنایا اور تبلیغ اسلام اور اصلاح معاشرہ کے لئے حکمت قرآن کے ابدی اصول ثلاثہ کو نصب العین بنائے رکھا' انہوں نے فقہاء کی طرح قوانین و تعزیرات یا محض اجر و توجع کو بھی نہیں اپنایا۔

اللہ جل جلالہ نے انسانیت کے نام اپنے پیغام آخریں کے حامل رحمت اللعالمین صلی اللہ علیہ وسلم کو طریق دعوت کے تین ابدی اصولوں پر کاربند ہونے کی تلقین کرتے ہوئے فرمایا:۔

اُدْعُ اللّی سَبِیْل رَبِّكَ بِالْحِکْمَةِ وَالْمَوْعُظَةِ اَلْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِاللَّیِی الْحِکْمَةِ وَالْمَوْعُظَةِ اَلْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِاللَّیِی الْحِی رَب کے راہ حق کی دعوت کے لئے حکمت سے کام لیجے 'خوبصورت طریق سے دعظ و نصیحت فرمایے اور جب دلائل سے قائل کرنا پڑے تو پھروہ طریقہ ابنا ہے جو بہترین اور سب سے زیادہ خوبصورت ہو۔) اس آیت وائی مدایہ میں دعوت حق کے لئے جو تمین اصول یا اسالیب دعوت افتیار کرنے کا حکم دیا جا رہا ہے ان میں اہم' سب پر مقدم اور سب سے موثر طریقہ حکمت ہے۔ یہ حکمت کا اصول نہ صرف سب پر لازم اور سب سے موثر طریقہ حکمت ہے۔ یہ حکمت کا اصول نہ صرف سب پر لازم اور سب سے موثر ہے۔ بلکہ یہ سب پر حاوی بھی ہے' موقع کی مناسبت سے فیصلہ کن مرحلے میں فیصلہ کن انداز گفتگو ابنانا یا فیصلہ کن عملی اقدام کرنا حکمت کے مرحلے میں فیصلہ کن انداز اختیار کرنا حکمت کی میں آتا ہے' وعظ اور نصیحت میں بھی حکمیانہ و مدبرانہ انداز اختیار کرنا چاہئے' دلائل دینے کا موقع ہو تب بھی حکمت و تدبیراور حذرو احتیاط کے ساتھ چاہئے' دلائل دینے کا موقع ہو تب بھی حکمت و تدبیراور حذرو احتیاط کے ساتھ دور اندیش کا طریقہ ابنانا عین حکمت ہو' ای لئے کتاب اللہ نے حکمت کو خیر

#### marfat.com

کثیر قرار دیا ہے۔ وَ مَنْ ثَیُوتَ اَلْحِکْمَةَ فَقَدْ اُوْتِیَ خَیْرًا کَیِّیْرَا (۳) (جے حکمت عطاکر دی گئی تو اسے گویا بہت سی بھلائی عطاکر دی گئی۔)

لین کتاب اللہ اس بات کا بھی پابند بناتی ہے کہ دعوت حق اور تبلیغ اسلام کا کشن کام تربیت یافتہ افراد ہی انجام دے سکتے ہیں۔ اس لئے دعوت حق اور اصلاح احوال کے لئے جن افراد کو چنا جائے انہیں پہلے اس کام کے کملی طور پر خوب تیار کیا جائے اور اس کشن کام کے تمام شیب د فراز پر مکمل عبور حاصل کیا جائے ، رسالت مآب سائی کیا نے کی دور نبوت کے دوران میں دارار قم میں اور مدنی عمد رسالت کے دوران میں صفہ مجہ نبوی میں جماعت صحابہ کرام ملکی خوب خوب تربیت فرمائی ' ظاہر ہے فیضان نبوت کی تو ایک نظری انسانوں کو فاروق حق بنا دیتی ہے گراصل بات سمجھنے اور مائے کی یہ ہے کہ عملی تربیت ناگزیر ضرورت ہے ' آنے والے کشن مراحل کی یہ ہے کہ عملی تربیت ناگزیر ضرورت ہے ' آنے والے کشن مراحل کے ضرورت ہے ' ای بنیادی اور ناگزیر ضرورت کو حکیم آمت شاعر اسلام نشہ درویثی کے ساتھ سرگری ہے کام کرنا ضرورت کو حکیم آمت شاعر اسلام نشہ درویثی کے ساتھ سرگری ہے کام کرنا خرار دیتے ہیں تاکہ آنے والے کشن مراحل میں کوئی خدشہ یا دشواری حاکل خرور نے بین تاکہ آنے والے کشن مراحل میں کوئی خدشہ یا دشواری حاکل خرور نے بین تاکہ آنے والے کشن مراحل میں کوئی خدشہ یا دشواری حاکل نہ ہونے یائے۔

بانشته درویش در ساز و دمادم نن بانشته درویش در ساز و دمادم نن!(۳)

دارار قم اور صفہ مسجد نبوی میں جو با کمال جماعت صحابہ کرام فنور نبوت کی نظر عنایت سے تیار ہوئی اور اسے تیار کرنے میں فیضان نبوی کی جو عنایت میسر رہی وہ ہم سب کے لئے ایک لمحہ فکریہ اور وعوت فکر ہے 'ہم دیکھتے ہیں کہ تاریخ انسان میں پہلی بار یہ سبق دیا جا رہا ہے کہ اگر کوئی ہمہ کیر تبدیلی یا

marfat.com

انقلاب عظیم مطلوب ہے تو پھر اس کے لئے تربیت یافتہ کارکنوں کی ایک جماعت تیار کرنا ہوگی، رسالت مآب مائی کی ہے قبل تربیت و تیاری کی یہ ایمیت اور یہ انداز مفقود ہے اور بعد میں آنے والی تمام انقلابی تحریکوں کے سربراہ حضرت محمد مائی کی کی خوشہ چین اور پیروکار بننے پر مجبور نظر آتے ہیں، اس سنت نبوی اور دعوت کے نبوی طریق کو کتاب عزیز نے لازم ٹھراتے ہوں اور دعوت کے نبوی طریق کو کتاب عزیز نے لازم ٹھراتے ہوں اور شاد فرمایا:۔

فَلُوْلاَ نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ لِيَتَفَقَّهُوْا فِي الَّدِيْنَ وَلِيُنْذِرُواْ قُوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا النَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَخْذُرُونَ (۵) (اگر اليے ہو جاتا كه ہر ايك جماعت عدار ايك گروه لے ليا جاتا تاكه وه وعوت دين كے كام كو كماحقہ سجھ ليتے اور جب ايك الله متعلقہ جماعت كے پاس آتے تو اسيس خبردار كرسكتے تاكه وه باز ره عيم اين منعلقہ جماعت كے پاس آتے تو اسيس خبردار كرسكتے تاكه وه باز ره عيم اين الله متعلقہ جماعت كے پاس آتے تو اسيس خبردار كرسكتے تاكه وه باز ره عيم اين الله متعلقہ جماعت كے باس آتے تو اسيس خبردار كرسكتے تاكه وه باز ره عيم اين الله الله متعلقه جماعت كے باس آتے تو اسيس خبردار كرسكتے الله وه باز ره

دعوت حق اور اشاعت دین کے ضمن میں حکمت دعوت کے بعد تربیت افراد کے باب میں یہ آیت قطعی ہدائت کا حکم رکھتی ہے اور ایسے کارکن تیار کرنے کی تاکید کرتی ہے جو آج کے دور کی ذبان میں اپنے کام کے باکمال ماہر متعص اور سپیشلٹ ہوں ' تبلیغ دین کا کام کوئی معمولی کام نہیں ' یہ ایک بہت بدی ذمہ داری اور عمد نبعانے کا عمل ہے اس عظیم الثان کام کے لئے دعوت میں ذمہ داری اور عمد نبعانے کا عمل ہے اس عظیم الثان کام کے لئے دعوت میں کئی خمت قرآن کے اصول اٹا شکو بھی چیش نظر رکھنا ہو گا اور اس کارِ خیر کے لئے متعمی بھی تیار کرنا ہوں گے ' اہل طریقت خصوصاً خواجہ اجمیر اس پر کمل طور پر عمل پیرا نظر آتے ہیں!

دعوت و تبلغ کے ان رہنما قرآنی اصولوں کو سامنے رکھتے ہوئے جب ہم حضرات صوفیہ کرام و اہل طریقت خصوصاً حضرت خواجہ خواجہ کان کی عملی جدوجمد پر نظر ڈالتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ دعوت حق کے تمام عملی مراحل میں ان اصول و ضوابط پر پوری طرح کاربند رہے اس لئے وہ کامیاب

marfat.com

بھی ہوئے' ان کی مسائی حمیدہ بار آور ثابت ہوئیں اور ان کے اثرات و نتائج

بڑے دور رس رہے' بالکل ایسے ہی جیسے دعوت حق کے نبوی طریق پر عمل

کرتے ہوئے اسلای شریعت اور طریقت کو دو الگ و متفاد چیزیں سمجھنے کے

بجائے کھلے لفظوں میں یہ اعلان فرما کر کہ شریعت اور طریقت دراصل ایک ہی

سکے کے دو رخ بیں جے اسلام کتے ہیں سید ججویر حفزت دا تا گئج بخش اشاعت

اسلام میں پوری طرح کامیاب ہوئے تھے اور خاک لاہور کے ساتھ ساتھ

سرزمین بنجاب کو دین حق کی روشن سے منور کر دیا تھا۔(۱)

رسالت ربانی کو بشریت تک پنچانے کے لئے جو عملی مراحل انبیائے کرام ملیمم السلام کو در پیش تھے اور جس انداز میں انہوں نے دعوت حق کا فریضہ انجام دیا حضرت خواجہ خواجگان سید معین الدین حسن چشتی اجمیری نے اس سنت انبیاء کو اپنایا 'خصوصا خاتم الانبیاء حضرت محمد ما تی کی کاجو طریق دعوت تھا سید اجمیر کی عملی جدوجہد میں اس کے نقوش اور مراحل دکھائی دیتے ہیں۔

ہجرت سنت انبیاء رہی ہے 'کیونکہ ہجرت دراصل وطن پرتی کے تصور کی نفی ہے 'حب وطن تو انسانی فطرت ہے گر قوم پرتی کی طرح وطن پرتی بھی نگلہ نظری کی ہی ایک صورت ہے جو اللہ رب العزت کے خشا کے خلاف ہے ' اس لئے تاریخ انبیاء پر طائرانہ نظر ڈالنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ہجرت سنت انبیاء رہی ہے 'حضرت خواجہ خواجگان نے بھی اس سنت کو معمول بنایا اور اپنی موروثی جائیداد تک راہ اللہ قربان کر دی اور تحصیل علم اور پھر ضدمت دین و ہدایت بشریت کے مشن پر نکل پڑے۔(ے)

سنت انبیاء اور خصوصاً حضرت محمد مصطفیٰ مانگیانی کی حیات طیب میں سیر فی الارض سے عبر تیں جمع کرنے اور تجربات و مشاہدات سے معرفت اللی کی طرف گامزن ہونے کو بھی خصوصی اہمیت حاصل ہے 'خواجہ معین الدین چشی گی کی کی عملی زندگی میں سب تجربات و مشاہدات اور سیر فی الارض کا مرحلہ بہت اہم کی عملی زندگی میں سب تجربات و مشاہدات اور سیر فی الارض کا مرحلہ بہت اہم

marfat.com

اور نمایاں ہے' آپ نے اسلامی دنیا کے تمام علمی و ثقافتی مراکز کو نہ صرف چل پھر کر دیکھا بلکہ طلب و تخصیل علم کا فریضہ بھی انجام دیا' سمرقند' بخارا' بغداد' دمثق اور حرمین شریفین کے اہل علم سے استفاضہ بھی کیا اور سفر کے تجربات و مشاہدات سے استفادہ بھی۔(۸)

تجامده نفس' عبادت و ریاضت اور انقطاع الی الله حق کی دعوت ریخ والول کی زندگی کا اہم معمول رہا ہے ' چلہ کشی اس معمول کا ایک مظاہرہ ہے ' حضرت مویٰ علیہ السلام نے بھی کوہ طور پر چالیس راتوں کی عبادت و ریاضت کا مرحلہ مطے کیا' رسالت مآب ماٹھ کی نزول وحی کے آغازے قبل غارِ حرا میں معتکف رہے اور نہیں سے نور سرمدی کی وہ کرنیں پھوٹیں جنہوں نے کائینات ارض و ساء کو جگمگا دیا' اس فتم کی روحانی تربیت ایک ایبا تجربه ہے جو داعی حق کے قلب و نظر دونوں کو منور و متحرک کر دیتا ہے ' معرفت اللی کے حصول کا نیمی عملی طریقتہ ہے' مجاہدہ نفس' زہد اور یاضت کے ضمن میں خواجہ اجمیر" کے معمولات اہل تصوف و طریقت کے لئے ایک سبق اور ایک عبرت کا تھم رکھتے ہیں' خوراک اور لباس کے علاوہ عبادت اور ذکر اللہ کے قابل تقلید نمونے ہیں جو صوفی کو دعوت دیتے اور اس کے لئے عملی رہنمائی کا سامان كرتے ہيں '(٩) كئي كئي دن فاقد كشي اور لذات دنيا ہے اعراض و اجتناب آپ كا معمول تقا'(۱۰) اینے خلفاء و تلامذہ کو مجاہدہ نفس' زہد و ریاضت اور مشکلات زندگی کا خندہ پیبٹانی سے سامنا کرنے کی عملی تربیت دینے کے لئے ان کے ہمراہ مجاہدہ نفس اور عبادت و ریاضت میں شریک ہوتے اور رات بھر کی عبادت کے بعد جب دعا فرماتے تو زبان پر دعائیہ الفاظ روال ہوتے "اے پروردگار ہماری عبادت قبول فرما اور اس میں اگر کوئی کو تاہی ہوئی ہو تو اس سے در گزر فرمانا" پروفیسر خلیق نظامی حضرت خواجه اجمیری کی ساده زامدانه زندگی کا نقشه تصیخیتے ہوئے کھتے ہیں:۔ "خواجہ اجمیری کی زندگی بہت ساوہ کیکن دلکش تھی'

marfat.com

ہندوستان کے سب سے بڑے ساجی انقلاب کا یہ بانی ایک چھوٹی می جھونپڑی میں ایک چھوٹی میں جھونپڑی میں ایک چھٹی ہوئی دو تھی میں لپٹا ہوا بیٹا رہتا تھا' پانچ مثقال سے زیادہ کی روثی کمجھی افظار میں میسرنہ آئی لیکن نظر کی تا ثیر کا یہ عالم تھا کہ جس کی طرف دکھے لیتے معصیت کی سوت اس کی زندگی میں خٹک ہو جاتی۔"(۱۱)

سیرت نبوی اور آنخفرت ما گیا کے طریق دعوت سے یہ حقیقت بھی فاہر و باہر ہے کہ تمام معبودان باطل اور اللہ رب العزت کے سواکسی قوت باطل کو خاطر میں لانے کا عظیم عقیدہ توحید انسان کو عزت و ہمت اور شجاعت و ہیبت کا فولادی انسان بنا دیتا ہے ' اور ہر کڑی سے کڑی آزمائش میں بھی زبان سے نعرہ احد ہی بلند ہو تا ہے ا (۱۳) اللہ تعالی کا یہ عشق سرمدی ماسوی اللہ کے تمام خطرات اور دبدہوں سے بے نیاز کر دیتا ہے اور رعب و ہیبت کی ایک محیر العقول نا قابل شکست قوت بنا دیتا ہے ' پھر کوئی قوت و تربیب یا کوئی ترغیب

marfat.com

اور تحریص اس کے پائے استفامت کو ہرگز متزلزل نہیں کر سکتی ایسے میں وہ جاہ پرست ذرداروں سے یہ کہتا ہے کہ اللہ کی قتم اگر یہ روئے زمین کے ذرو سیم کو میرے پاؤں میں ڈھیر کر دیں یا زمین و آسمان کی بادشاہت مجھ پر نجھاور کر دیں تو بھی میرے پائے استفامت کو سرمو بھی متزلزل نہیں کر سکیں گے ، یمی وہ اعلان تھا جو زبان رسالت مآب ما تھا ہے ارشاد ہوا۔ (۱۲) اور اسی حقیقت کی ترجمانی کرتے ہوئے حضرت بلبل شیراز کی نوائے شیریں نے نفیہ بھیرا ہے:۔

موحد چو دربائے ریزی زرش چه شمشیر ہندی نبی برسرش

أميد و براسش بناشد زكس بريس است بنياد توحيد و بس!(١٥)

عقیدہ توحید پر ای پڑتہ ایمان نے خواجہ اجمیر کو قوت و عزیمت کا ایک کوہ گرال بنا دیا تھاجو پہلے بتکدہ ہند کو شرک و بت پر سی سے پاک کرنے کا عزم بالجزم لے کر برصغیر میں واثرہ ہوئے اور پھر مغرور و متکبر راجپوتوں کے دلیں راجپوتانہ کے قلب و مرکز اجمیر میں ڈیرے ڈالنے کا تاریخی ہی نہیں بلکہ تاریخ سان فیملہ فرمایا اور پھرعزم و توکل کے ساتھ اس فیملے پر ڈٹ گئے 'پھر انہیں نہ تو پر تھوی راج کی عظمت و شوکت مرعوب کر سکی اور نہ رائے بتھورا کا چپچھورا پن اور بچگانہ حرکات اپنے منصب و مشن سے باز رکھ سکیں۔ رائے بتھورا کے متکوائے گئے جادوگروں کا وہی حشر ہوا جو عصائے موسوی رائے بتھورا کے مقابلے میں فرعونی جادوگروں کا وہی حشر ہوا جو عصائے موسوی کے اعجاز ربائی کے مقابلے میں فرعونی جادوگروں کا ہوا تھا پھروہ ایک چپچھوری حرکت کے بعد طقہ بگوش اسلام ہو گیا لیکن اس کا آ قائے ولی نعمت بہت برہم

marfat.com

ہوا اور باز نہ آیا وہ داعی حق کو نہ صرف باز رکھنے میں بری طرح ناکام ہوا بلکہ اس ولی کامل اور درولیش خدا مست کی زبان سے ادا ہونے والے الفاظ پر قمر خداوندی اور بددعا کا مقدر شدہ تیر بن گئے کہ "من ترا زندہ بدست لشکر اسلام بسپر دم " (۱۲)۔ (جا میں نے مجھے زندہ بی اسلامی لشکر کے ہاتھ میں دے دیا) پھر تاریخی جانتی ہے اور دنیا مانتی ہے کہ یمی پر تھوی راج جنگ میں زلت آمیز شکست کے بعد گرفتار ہوا اور شماب الدین غوری کے ہاتھوں یوں ذرح ہوا جس طرح ہے بس فاختہ ذرح کی جاتی ہے!

رسالت مآب ما الله کا ارشاد ہوا کہ کُلِمُوْا النّاسَ علٰی قَدَرِ عَلَی سُلُم کے مطابق ان سے گفتگو کیا کرو) عَفَو لِهُمْ (لوگوں سے ان کی ذہنی و عقلی سلم کے مطابق ان سے گفتگو کیا کرو) اور آپ ما الله کی ارشاد ہے کہ تَعْلَمُوالُغَةَ قَوْمِ تَاء مَنُوْا شَرَّهُمْ (کی قوم کی زبان سکھ لو تو ان لوگوں کے شرسے محفوظ ہو جاؤگے) یہ اور ای قتم کے ارشادات نبوی بیشہ اہل تصوف کے پیش نظر رہے ہیں 'آخضرت ما الله کی کے ارشادات نبوی بیشہ اہل تصوف کے پیش نظر رہے ہیں 'آخضرت ما الله کی کام رہے کامل ترین انسانوں کی دارار قم اور صفہ مجد نبوی میں اپنی نگاہ اعجاز نما کے فیضان سے تربیت فرمائی تھی 'ان میں ہرکام اور ہر منصب کے لئے اصحاب کمال تیار ہو گئے تھے 'سفارت کاری اور اسلام کی تعلیم و تبلیغ کے لئے نمات موذوں و مناسب افراد کا تقرر فرمایا ' بیادی برحق ما الله کی اور اسلام کی تعلیم و مناسب افراد کا تقرر فرمایا ' ہادی برحق ما الله کی ہے سنت اور آپ ما الله کی ما طریق وعوت حضرت خواجہ ہوادی برحق ما الله کی نمای مصوح طور پر معمول بہ اور احسن طریق سے کار خواجگان کی عملی زندگی میں بھی صحح طور پر معمول بہ اور احسن طریق سے کار فرما نظر آتا ہے 'جس پر واضح مثالیں شاہ عدل ہیں:

(۱)۔ جب آپ سرز مین ہند میں وارد ہوئے تو مرشد لاہور کے مزار پر حاضر ہوئے اور خاک پنجاب کو اپنے قدوم میمنت لزوم چوہے کا شرف بختا، مخدوم امم کے مرزا مقدس کے قریب ایک جمرے میں چلہ کشی کے لئے فردکش ہوئے 'یہ چلہ کشی خواجہ اجمیر کے لئے فیض ربانی کا ذریعہ بنی اور آنے والے ہوئے 'یہ چلہ کشی خواجہ اجمیر کے لئے فیض ربانی کا ذریعہ بنی اور آنے والے

marfat.com

و قوں کے لئے مفید اقدامات القاہوئے ، پیس سے آپ نے لاہور یا دہلی کو اپنا متعقر بنانے کے بجائے اجمیر کو اپنا دارالحجرت قرار دیا' جس میں ایک تو یہ حکمت تھی کہ شراجمیر' جہال جنوبی و شالی ہند کی گزر گاہ تھا وہاں بیہ یوربی اور پیچیمی ہند کے وسط میں بھی واقع تھا' آگے چل کر ای وسطی مرکز سے ہند کے گوشے گوشے میں وعوت حق کے لئے مشائخ چشت کا تقرر ہونا تھا' دو سری حکمت بیہ تھی کہ مغرور اور متکبر راجپونوں کے دیس میں برھنیت کی پھیلائی ہوئی چھوت چھات کی وہا اس وفت چار سو غلاظت پھیلا رہی تھی اور بندگان خدا توحید ہاری تعالی اور وحدت نسل انسانی کے پیغام مساوات کے لئے ترس اور تؤپ رہے تھے لیکن میہ کام اس اشارے کا مختھر اور مختاج تھا جو مرشد لاہور کے مزار کے قریب خواب میں سامنے آئے 'خواب میں سید ججور" نے فرمایا کہ اگر راجپوتوں میں وعوت حق کو عام کرنا ہے تو پھر وہاں کے باشندوں کی بولی پہلے سکھ لو کہ ختمی مرتبت واعی حق مل الملیم کا بن علم ہے ملتان بماولپور کے علاقے چو نکہ سندھ اور راجبوتانے کے متصل ہیں اس لئے شرپیراں ملتاں میں ایسے معلم اور الی درسگاہی میسر ہیں جمال نہ صرف میہ بولی آپ سیکھ لیں گے بلکہ وہاں کا جغرافیه ' تاریخ اور ثقافت بھی معلوم ہو جائے گی ' ایسے ہی رہنما اشارات اور الهای ارشادات کے باعث جب سید اجمیراینا چلہ بورا کر چکے تو سید حجوریہ کو خراج عقیدت پیش فرماتے ہوئے گویا ہوئے۔

> تختنج بخش فیض عالم مظهر نور خدا ناقصال را پیر کامل کاملال را رہنما(۱۷)

خواجہ اجمیر کی زبانی سید ھجور کی عظمت کا بیہ بڑا ہی معنی خیز اور پر مغز اعتراف تھا' اس میں کشف المجوب کی مقام علم و معرفت کا بھی اعتراف ہے جو استراف تھا' اس میں کشف المجوب کی مقام علم و معرفت کا بھی اعتراف ہے جو

ہر ناقص اور ہر کامل کے لئے رہنمائی کا سامان ہے اور ساتھ ہی صاحب کشف المجوب کی عظمت و تمکنت اور بتکدہ ہند میں نور خدا دین اسلام کی اشاعت کی پیشین گوئی بھی ہے جو آگے چل کر ہند کے گوشے گوشے میں نور اسلام بھیلانے کے لئے مشائخ چشت کی مساعی حمیدہ اور خاک لاہور میں ۱۹۳۰ء میں مسلمانان ہند کی قرار داد پاکتان کی شکل میں پوری ہونے والی تھی اور خواجہ اجمیر کی زبان سے نکلے ہوئے الفاظ "گنج بخش فیض عالم" میں فیوض حق کی اشاعت کے بو نزانے پوشیدہ ہیں ان کی شخیق ابھی باقی ہے جو بھی قیام پاکتان کی صورت میں ' تو بھی چچا سام کے اشارے سے اندرا گاندھی کی حریصانہ اور متقمانہ نظر میں ' تو بھی پچپا سام کے اشارے سے اندرا گاندھی کی حریصانہ اور متقمانہ نظر سے پاکتان کو بچپا لینے کی صورت میں اور بھی ۸۲ مئی ۱۹۹۸ء میں ایٹی پاکتان کے ظہور کی صورت میں سامنے آتے رہیں گ اور انشاء اللہ قیامت تک سے ظہور پی صورت میں سامنے آتے رہیں گ اور انشاء اللہ قیامت تک سے ظہور پی صورت میں سامنے آتے رہیں گ اور انشاء اللہ قیامت تک سے ظہور پی ہوتے رہیں گ !

> آنًا النبي لا كَذِب! آنا ابْنُ عَبْدِ الْمطَّلب

(میں بلاشبہ اللہ کا نبی ہوں میں عبدالمطلب کا فرزند ہوں۔) آنخضرت مالٹھی ہے خطرہولناک خطرات میں کود پڑتے تھے' ایک مرتبہ ایک ہولناک و

marfat.com

گرجدار آداز نے اہل مدینہ کو ڈرا دیا' لوگ جب بڑی سوچ کے بعد ہولناک آداز کی جانب نکلے تو آپ ملٹھ کھوڑے کی پیٹھ پر سوار تکوار لٹکاتے اس خطرے کی جانب سبقت کر کے دالیں بھی آ رہے تھے اور پچ بات تو رہے کہ جو شاعر کی ذبان حق ترجمان سے ادا ہوئی ہے۔

تمنا آبرو کی ہو' اگر گلزار ہستی میں تو کانٹوں میں اُلجھ کر' زندگی کرنے کی خو کر لے

یہ وہ دور تھا جب اجمیر کے کردو پیش ہولناک خطرات منڈلا رہے تھے
اور مشکلات کا ایک طوفان بلا خیرزیر پاتھا اس لئے اجمیر دعوت حق کے لئے بظاہر
بالکل موزوں نہ تھا' گر سنت و تعلیم مصطفیٰ ماٹھاتی سے سمرشار یہ درویش خدا
مست بے خطراس آتش احوال میں کود پڑا' بقول حکیم امت

بے خطر کود پڑا آتش نمرود میں عشق عقل ہے محو تماشائے لب مام ابھی(۱۸)

الغرض راجید تانے کی اس پر خطراور پر فار مرزمین کو بحسان سے آنے والے اس سید زادے مبلغ اسلام نے منتخب کر لیا حالا نکہ لاہور نہ سی کہ یہاں پر تو تینج بخش کا فیض جاری و ساری تھا گر دہلی تو ابھی نئی نئی اسلام شناس ہوئی تھی ' ابھی مسلمان وہاں بالکل ا قلیت میں شے گر خواجہ غریب نواز نے اُچھوت قوم کے غریب نواز نے اُچھوت قوم کے غریبوں کو دولت اسلام سے نوازنے کا فیصلہ فرمایا اور آنے والے حالات نے یہ ثابت کر دیا کہ یہ ایک فیصلہ کن اقدام اور بڑا دور رس فیصلہ تھا جو شخ المند نے فرمایا' بقول پر دفیسر خلیق احمد نظامی" ایک ایسے زبردست سیای جو شخ المند نے فرمایا' بقول پر دفیسر خلیق احمد نظامی" ایک ایسے زبردست سیای

marfat.com

اور ندہبی مرکز میں قیام کا فیصلہ نہ صرف خواجہ صاحب کے عزائم کی ترجمانی کرتا ہے۔ بلکہ ان کی غیر معمولی خود اعتادی کابھی آئینہ دار ہے۔"(19)

البیرونی کا خیال ہے ہے کہ ہندو معاشرہ چو نکہ بے شار ذاتوں میں بٹا ہوا ہے' اور طبقاتی تقسیم الگ ہے اس لئے یہ تقسیم و تفریق مسلمان معاشرے ک مساوات اور یگا گئت ہے بالکل لگا نہیں کھاتی بلکہ یہ وہ خلیج ہے جو مسلمانوں اور ہندووں کے درمیان حائل ہے' (۲۰) گرابو ریحان بچارہ ایک ریاضی دان اور ماہری ہیئت و فلکیات تھا' اسے کیا خبر کہ جے وہ خلیج سے تعبیر کرتا ہے وہی ایک منفذ و رخنہ ہے جمال سے ہندو معاشرے پر اسلامی وحدت و مساوات کی یلغار ہو سکتی ہے! بقول شاعر:

فرق است میان شنیدن من و تو تو بستن در و من فتح باب می شنو!(۲۱)

سید سادات ہند نے ان خطرات کی پرواہ نہ کی اور اپنی جان جو کھول بیں ڈال کر شع اسلام کو روش کر دیا اور ایبا روش کیا کہ جس کی تابانی مشاکح چشت کے جلو بیں ہندوستان کے گوشے کوشے بیں پہنچ گئ ' برصغیر بیں آج اسلام کا جو پچھ بھی ہے وہ انہیں نفوس قدسیہ کی مساعی جمیدہ کا صدقہ ہے! پروفیسر خلیق نظامی کی بیر رائے بالکل صائب و مسلم ہے کہ عقیدہ توحید پر پخش ایمان سے وحدت نسل انسانی اور معاشری مساوات کا جو اسلامی تصور آ بحرتا ہو وہ ایک انقلابی تصور ہے فرماتے ہیں: "حضرت شاہ معین الدین چشی نے چھوت چھات کے اس بھیانک ماحول میں اس نظریہ توحید کو عملی حیثیت سے چھوت چھات کے اس بھیانک ماحول میں اس نظریہ توحید کو عملی حیثیت سے پیش کیا اور بتایا کہ بیہ صرف تعیلاتی چیز نہیں ہے بلکہ زندگی کا ایک ایسا اصول ہے جے تشایم کر لینے کے بعد ذات پات کی سب تفریق ہے معنی ہو جاتی ہے '

marfat.com

دراصل بيه ايك زبردست ساجي انقلاب كااعلان تفا!" (۲۲)

(٣) صلح حدیبیہ کو ظاہری آنکھیں کفار مکہ کے سامنے سرتسلیم خم کر دیے کے مترادف خیال کر رہی تھیں گروی ربانی نے جنگ اور خوں ریزی پر صلح دامن کو ترجیح دینے کے اس اقدام کو فتح مبین قرار دیا۔ (٢٣) پھر شاہان عالم کو رحمتہ للعالمین کا پیغام حق اور دعوت اسلام خطرات کو دعوت دینے کے مترادف لگنا ہے گریہ دراصل پیغام اسلام ہی نہیں پیغام امن و سلامتی ہونے کے متابعہ ساتھ اسلام کی عالمگیریت و وسعت کا بھی اعلان تھا، دعوت حق اور اشاعت دین کا یہ نبوی طریق جمال عالمیت اسلام کا آئینہ دار ہے وہاں پیغام امن و سلامتی اور صلح و محبت پر بھی دلالت کرتا ہے، اسلام کی بھی اقرادیت عطاکرتی ہے۔ اسلام کی بھی اقرادیت عطاکرتی ہے۔

حضرت خواجہ خواجگان " نے بھی برصغیر میں اس پیغام حق کو عام کرنے کے لئے اس سنت و طریق نبوی کو اپنایا ' صند کے اکناف و اطراف میں خلفاء و مبلغین کا تقرر و تعین دراصل اسلام کی وسعت فروغ عمومیت کا آئینہ دار تھا ' دیلی میں آپ کے فلیفہ شخ قطب الدین بختیار "کاکی کی قبولیت سے شخ الاسلام بخم الدین صغرتی بہت فار کھاتے تھے ' ان کے اشارے سے خواجہ اجمیر " جب اپنے اس خلیفہ کو دبلی سے ساتھ لے کر نکلے تو بادشاہ سمیت اہل شرنے ہنگامہ کھڑا کر دیا اور انہیں واپس لانے پر اصرار کیا تو آپ نے دوبارہ اجازت فرما دی ' اس سے شخ صغری " کے جذبات بھی شختہ کے پڑ گئے اور حضرت کاکی "کی مقبولیت میں بھی اضافہ ہو گیا ' یوں خواجہ اجمیر کی اس حکمت عملی سے مشائخ کے مقبولیت میں بھی اضافہ ہو گیا ' یوں خواجہ اجمیر کی اس حکمت عملی سے مشائخ کے مقبولیت میں بھی اضافہ ہو گیا ' یوں خواجہ اجمیر کی اس حکمت عملی سے مشائخ کے مقبولیت میں بھی اضافہ ہو گیا ' یوں خواجہ اجمیر کی اس حکمت عملی سے مشائخ کے مقبولیت میں بھی اضافہ ہو گیا ' یوں خواجہ اجمیر کی اس حکمت عملی سے مشائخ کے مقبولیت میں بھی اضافہ ہو گیا ' یوں خواجہ اجمیر کی اس حکمت عملی سے مشائخ کے مقبولیت میں بھی اضافہ ہو گیا ' یوں خواجہ اجمیر کی اس حکمت عملی سے مشائخ کے دعوت حق اور اشاعت دین کاکام اور بھی آسان ہو گیا۔ (۲۳)

الخفرید کہ انسانیت کی سیرت سازی 'اصلاح معاشرہ اور دین رحمت و مساوات کی اشاعت و تبلیغ کے لئے دعوت حق کے جس امن پرور اور ایمان افروز طریق نبوی کی مکہ مکرمہ کے دارار قم اور مدینة المصطفیٰ مار ایمان کے صفہ

marfat.com

مسجد نبوی میں بنیاد یوی تھی اسے صوفیہ کرام اور اصحاب طریقت نے نہ صرف زنده و پائنده رکھا بلکہ اینے لئے حرزجاں بنا کر ایک مستقل و مسلسل تحریک کی شكل دے ڈالی اوليائے كرام كے اختيار كردہ وعوت حق كے اس نبوى طريق میں مجاہدہ نفس سے لے کر معاشرہ سے مناکیر و فواحش کی تمل بیخ کنی کے لئے جہاد اکبر تک کے تمام مراحل کار فرما ہیں' اور ان نفوس قدسیہ نے اسے ایک جہاد اکبر تک کے تمام مراحل کار فرہا ہیں' اور ان نفوس قدسیہ نے اسے ایک مسلسل تحریک کی شکل میں جاری و ساری رکھا ہوا ہے' چنانچہ اسلامی فتوحات کے سیل روال نے جہال جہال اسلامی حکمرانی قائم کی ان تمام خطط و ممالک میں دین رحمت و مساوات کی اشاعت کا فریضه انهی کا مربون منت رہا ہے ' تاریخ پر ایک طائزانہ نظر ڈالنے سے یہ صاف دکھائی دیتا ہے کہ حکومت اور اشاعت دین کے دو الگ الگ سلطے تھے جو متوازی چلتے رہے ' یورلی استعار اور عیسائی مشنریوں کی مشترکہ بلغار اور کارگزاری دراصل اس اسلامی تاریخ کی خوشہ چین ہے' فرق صرف ریہ ہے کہ یورنی سامراجی اور عیسائی مشنریاں خفیہ محر تکمل تعاون پر رواں دواں ہیں مگر مسلم حکرانوں میں سے بعض تک نظر اور کو تاہ اندیش اہل طریقت کے ان سلسلوں کو اپنا مد مقابل تصور کر بیٹھتے رہے ہیں 'بسر حال بالاستسنانائے اندلس ہر جگہ ہی صورت حال کار مرد کار فرما نظر آتی رہی کہ پرامن اشاعت اسلام اہل طریقت کی مربون منت رہی اور اس کی نمایاں ترین مثال سرزمین ہند میں اشاعت اسلام اور اس دغوت حق کا سرعنوان انگر سید ھجور" ہیں تو سنری تمہید طولانی کا سرا خواجہ اجمیر" کے سر سجتا ہے' میہ تاریخ ساز کردار اللہ تعالی کے ان وو ولیوں کے حصے میں آتا ہے کہ "مرشد لاہور" نے لاہور کو ہمیشہ کے لئے اسلام کا دھڑ کتا ہوا دل بنا دیا اور "مینے المند" نے مشائخ چشت کی جو تحریک شروع کی اس نے برصغیر میں دعوت اسلام کو عام کر

#### marfat.com

صوفیہ کرام کے دربار ہرفتم کے تفرقہ والمیاز سے بالا سب کے لئے کھلے ہوئے سے 'جو آئے ہدایت پائے برہمن کے طبقاتی نظام کے شکتے میں جکڑے ہوئے مظلوم و معمور انسان بیغام رحمت و مساوات سے سرفراز ہوتے سے 'گر سے مظلوم و معمور انسان بیغام رحمت و مساوات سے سرفراز ہوتے ہی رواں سے انسان تو آج بھی جگڑے ہوئے ہیں اور مشائخ چشت کی تحریک بھی رواں دوال ہے 'مرزمین ہند سے بیعام مسرت لانے والی ٹھنڈی ہوا کے جھونے محمد مصطفیٰ مار ہیں ہند سے بیعام مسرت لانے والی ٹھنڈی ہوا کے جھونے محمد مصطفیٰ مار ہی ہوت کا وقت بھی ابھی آنا ہے اور سے آگر ہی رہے گا' دیکھنا صرف سے کہ مرشد لاہور اور خواجہ اجمیر " کے نام لیواؤں اور بیروکاروں میں سے کون آٹھنا ہے اور اس خطے کے مظلوم و کے نام لیواؤں اور بیروکاروں میں سے کون آٹھنا ہے اور اس خطے کے مظلوم و مقدور انسان کو عزت و آزادی اور اخوت و مساوات کا پیغام کب اور کیے ساتا مقدور انسان کو عزت و آزادی اور اخوت و مساوات کا پیغام کب اور کیے ساتا ہے ؟ کیونکہ برصفیر میں غلبہ اسلام کا فیصلہ ہونا ابھی باتی ہے اور سے ہو کر رہے گا'

marfat.com

## مصادر وحواشي

ا۔ علامہ محد اقبال کلیات فارسی ص ساما

۲- سوره النحل: ۱۲۵

٣- سوره البقره: ٢٦٩

س- کلیات اقبال فارسی ص ۲۷۲

۵- سوره التوبد: ۱۲۲

۲- مقدمه کشف المجوب

ے۔ انوار اولیاء از رئیس احمہ جعفری ص ۲۲۶

۸۔ انوار اولیاء ص ۱۹۰۳–۱۹۳

9\_ اليضاً ١٠ اليضاً اا- اليضاً

۱۲۔ تاریخ مشائخ چشت ازخلیق نظامی ۱۱۷۲۱

۱۱۰ ترجمه طبقات ابن سعد ۱۱۰/۴۱

١١٠/ الينيا الم

۱۵۔ گلتانعدی ص ۱۹۹

١٦\_ تذكره مشائخ چشت ص ١١١ انوار اولياء ص ٢٨٨ سيرالاولياء ص ١٦٨

ے ا۔ تذکرہ مشاکخ چشت ص سے اا

۱۸ کلیات اقبال اردو ص ۱۵۱

۱۹ - المريخ مشاكخ چشت ا/ ۱۹۳۱

٢٠ كتاب الهندس ١١٢

۲۱\_ تاریخ مشاکخ چشت ۱/۰۱۱

٢٢ - اليضاً ٢٣ - سوره الفتح: ا

۲۳۰ تاریخ مشائخ چشت ص ۱۳۰

manfat.com

تبلیغ دین اور اشاعت تصوف خواجه بهاوُالدین نقشبند کاکردار

دُا كُمْرِ مُحْمَدِ شريفِ سيالوى چئيرمين شعبه عربی بهاوُالدين ذکريا يو نيورشی ملتان

### تبليغ دين اور اشاعت نصوف ميں خواجہ بماء الدين نقشبند كا كردار

ڈاکٹر محمد شریف سیالوی

تاریخ تصوف اور روحانی انقلابی تحریکوں میں سلملہ نقیجندیہ کا عظیم الثان کردار ہے۔ عالم اسلام از غرب تا شرق اس سلملہ کے کامیاب روحانی تجریات کا شاہد ہے۔ گیارہویں صدی میں اس سلملہ کی سرگرمیاں اور تبلغ مسائی تمام بلاد اسلامیہ تک پھیلی ہوئی تھیں۔ خواجہ ھاشم کشی سلملہ عالیہ نقیبندیہ کے موسس شاہ نقیبند کی فیض رسائیوں کے بارے میں فرماتے ہیں۔ ماوراء النمر کے تمام تھنہ لب آپی رحمت خاص کی نہر سے سراب ترکتانیوں کے دل آپ کے جذبہ اخلاص سے ترکناز کا شغر والوں کی مشام جاں آپی نافہ نبست روح سے معطر ختن والے آپے آفاب ہدایت سے منور ماکنان عراق کی عروق جان آپ افلاص کی حبل متین سے مضوط متیقن شام ماکنان عراق کی عروق جان آپ افلاص کی حبل متین سے مضوط متیقن شام والوں کے دل آپی چودھویں رات کی روشن سے روشن مصر آپی برکات کی مشاس سے شیریں کلام ' ابل روم بھکم آبید (اذا غلبت الروم) آپکے مغلوب مختن سیتان زابلستان میں آپی شہرت و ناموری ایس گویا نصف النمار کا محبت ' سیتان زابلستان میں آپی شہرت و ناموری ایس گویا نصف النمار کا موری کائل و کشیر آپ کے رضار مبارک سے رشک کے باعث ارغوانی و نعفران زار' اہل مملکت ہندوستان ماند طوطی شیریں مقال آپ جیسے تاج

marfat.com

الرجال كي مدحت مين نغمه سنج (۱)

یہ حقیقت ہے کہ سلسلہ نقشبندیہ میں قلب و روح کی پاکیزگ کا مربوط قابل عمل نظام موجود ہے۔ اسکی افادیت' نتیجہ خیزی اور جامعیت آج کے بھلے ہوئے 'مادیت پرستی کی ولدل میں وضعے ہوئے پریشان قکر انسان کے لئے اُمید افزا اور مرزدہ جانفزا ہے۔ اس اوارہ نے "قصر عارفان" ہے روحانی شخصیات کی ایک بڑی کھیپ تیار کی۔ ان کے ولوں کی کائنات یا والی ہے آباد ہوگئی۔ پیشانیاں سجدوں کی لذت سے آشناء ہوئیں' آہ سحرگاہی اور گریہ ہائے نیم شبسی کی روایات نے جنم لیا' روحانی برادری اور انسان دوستی کی قدروں کو عروج ملا اور معاشرہ میں اخلاص و مودت کی بمار آئی۔

یہ صوفیاء کا بی طبقہ ہے جس نے ہر دور میں وکھی دلوں کو سمارا دیا۔ نفرتوں کے اندھیروں میں محبت کے دیپ جلائے' انتماء پبندی اور تشدد کی فضاء میں اعتدال اور رواداری کی مثالیں قائم کیں۔

ڈاکٹر عبدالحسین زریں کوب کی رائے بری صائب ہے الکھتے ہیں:

"در دوره که فتوحات اسلام خاتمه یافته و بسبب ضعف و فتور خلفاء و سلاطین غزوه و جهاد در امر نشر اسلام نوفیقی نداشت متعوفه در ترویج اسلام اجتمام کردند چنانکه تا ثیر وجود مشاکخ چشتیه "شاریه و نقشبندیه در نشرو سط اسلام بین بندوال و اقوام دیگرال به مراتب بیش از تا ثیری بود که غاذیال مجابدال سابق درایل موارد داشته اند ترویج برادری در بین مسلمین و تمسک به أخوت مابق و رعایت مواساه و ایثار راز اموریست که رنگ خاص به تربیت صوفیه و تشکیلات سلاسل و خوانق آنهاد اده است در احوال و اخبار صوفیه مرد تشد کیلات سلاسل و خوانق آنهاد اده است در احوال و اخبار صوفیه مرد آمده است که یارال طریقت دوستال رابهره مندی ازمال خود مقدم داشته

اس مہتم بالثان سلسلہ صوفیہ کے موسس اور بانی کا اسم گرامی محمہ بن

marfat.com

محمد البخاری تھا۔ کنیت بہاء الدین اور لقب نقشبند تھا۔ یہ محروم ۱۸ سے بروز دو شنبہ وقت بعد نماز عصر بخارا سے ایک فرسٹک دور "قصر عارفان" میں پیدا ہوئے۔ سلملہ نسب پجیس واسطول سے حضرت علی " تک پنچا ہے۔ آپ حضرت امام حسن عسکری کی اولاد میں سے تھے۔

آ کیے دادا پیر حفرت خواجہ محمد بابا ساس جب بھی "قصر عارفان" سے گزرتے تو فرماتے۔ " مجھے یمال سے ایک مرد حق کی خوشبو آتی ہے۔ " چنانچہ جب آپی ولادت ہوئی تو آپکے والدگرامی نے اس فرزند کو حضرت خواجہ بابا محمد ساس کی خدمت میں پیش کر دیا۔ حضرت خواجہ محمد بابا ساس نے بکمال شفقت انہیں اپنی فرزندی میں قبول کرلیا۔

روحانی تربیت کا اہتمام خواجہ محمد بابا ساس نے ابتداء میں تو خود کیا۔ پھر
انہیں اپنے خلیفہ اکبر خواجہ سید امیر کلال کے سپرد کیا اور تاکیداً فرمایا۔ "
میرے اس بیٹے کی تربیت اور شفقت میں کوئی کمی نہ چھوڑنا۔ حضرت سید امیر
کلال نے ۱۲ رجب ۱۲۲۲ ہ بروز چہار شنبہ وقت عصر خلافت سے نوازا۔
آپ کی بیہ نبست طریقت حضرت ابو بکر صدیق شکے ساتھ بواسطہ قاسم بن الی
برط ملتی ہے۔ اولی طریقہ میں آپ نے حضرت خواجہ عبدالخالق غجدوانی سے
نیمن یایا۔ (۳)

وصال ۱۵ جمادی الاولی ۹۱ سے کو ہوا۔ مزار مبارک بخارا جدید میں ہے۔ خواجہ علاء الدین عطار' خواجہ مجمد پارسا' خواجہ علاء الدین غجدوانی' خواجہ مولانا یعقوب جرخی علیم الرحمتہ آکیے خلفاء کبار ہیں۔(۴)

آپ نقشبند کے لقب سے معروف ہیں۔ اس بارے متعدد روایات ملتی ہیں۔ اس بارے متعدد روایات ملتی ہیں۔ ایک رائے کے مطابق نقشبند کی وجہ شمیہ سے کہ آپ کے والد مکرم کخواب بانی کرتے تھے اور اس پر نقش و نگار کرتے یوں آپکا نام نقشبند مشہور ہو گیا۔ دو سمری وجہ سے بیان کی جاتی ہے کہ اللہ نے آپکو بیہ سعادت بخشی تھی کہ

marfat.com

پہلی ہی صحبت میں سالک کے دل سے ماسوی کا نقش مٹاکر اللہ تعالیٰ کا نقش دل پر جما لیتے۔ اہل سلوک فرماتے ہیں کہ نقشند لقب از جانب غیب اور آسانی تھا۔ متذکر ہ دونوں و جمیں بھی درست ہیں۔ ایک بیہ کہ جب کی طالب کو ذکر قلبی کی تعلیم فرماتے تو اسکے قلب پر اللہ کا نقش بٹھا دیتے تھے۔ اور یہ اس قدر قوی ہو تا کہ عوارض قلیلہ سے زائل نہ ہو تا۔ دو سرا یہ کہ آپ ابتداء میں ہر مرید رشید کے قلب کے آئینہ پر کائل تصرف اور مکمل توجہ سے نقوش کونیہ کی راہ بند فرما دیا کرتے تھے۔ اور اس طرح صورتوں کا نقش ذکر قلبی میں میں مرد مورتوں کا نقش ذکر قلبی میں میں من خل نہ ہو تا۔ (۵)

حضرت خواجہ نقشبند خلق نبوی کا شیوہ اپناتے ہوئے ممانوں اور درویشوں پر خرچ کرنے میں بری سعی فرماتے تھے۔ خود بنفس نفیس مہمان اور اس کی سواری کی خدمت کرتے۔ مزاج کی اس تمام لطافت کے باوجود کہ سورج چیک رہا ہو تا اور آپ زراعت میں سعی بلیغ فرما رہے ہوتے۔(۱)

مولف نمات لکھتے ہیں۔ ابتداء میں تو حضرت خواجہ کے مزاج میں اتنا خشوع اور خاکساری تھی کہ قوت بشری سے بھی بعید۔ یمال تک کہ زخمی خارش زدہ کتے کو بھی اگر دیکھے لیتے تو جبکہ دو سرے لوگ اسکے پاس جانا پند بھی نہ کرتے۔ آپ اپ وست مبارک سے اسے دھوتے اور اس پر مرهم رکھتے۔(ے)

اتباع سنت 'عزیمت پر عمل اور بدعات سے احتراز آبکی نمایاں خوبیال تھیں۔ حضرت خواجہ محد بابا سای سنے خواب میں ہدایات دیں تو فرمایا:

"وربمه احوال قدم برجاوه امروننی و عمل باعز بیت و سنت بجا آوری و از رخصت باو بدعت هادور باشی و دانما احادیث مصطفیٰ می آندی را پیشواری خودسازی و متعص و متجسس اخبار و آثار رسول می آندی و صحابه کرام رضی الله عنم او باشی "(۸)

marfat.com

حفرت مولانا جای " نے آپ کے اظلاق و احوال قلبی کے ساتھ ولادت ووصال کی تاریخوں کو ایک رباعی میں یوں نظم فرمایا:(۹)

روممگی جذب شه مطلی جمله ادب و خلق ز خلقش طلی چول سال و لاد تش ز آداب و زجذب تاریخ و صالش طلب از خلق نبی

بقول حضرت خواجہ محمہ باقی باللہ " آپ اتباع سنت میں جیند بغدادی " اور جذبہ میں بایزید مسطامی " کے مثل تھے۔

ابو الوقت دو عالم قطب ارشاد بماء الدين كه دين شد از وى آباد ز سنت در جنيد المكنده آشوب به جذبه بايزيدش آستال روب

دوسمرے لفظوں میں یوں کمہ سکتے ہیں کہ خواجہ نقشبند کو جذبہ طریق کمال حضرت بایزید سے وراثت میں ملا اور صحو حضرت خواجہ جنید بغدادی کی نبست سے پہنچا۔

ہیشہ آپ کے عمل کی بنیاد عزیمت و انباع سنت پر رہی۔ حضرت خواجہ عبدالخالق غجدوانی قدس سمرہ کی روحانیت نے ابتدائی سلوک و ہدایت جذبہ ہی میں آپکو اسکا تھم فرمایا تھا کہ ہر حال میں سنت و عزیمت کی مضبوط رسی کو پکڑے

marfat.com

رہیں۔ اور بدعت و رخصت سے کلیتہ دور رہیں۔ اور دیندار علماء سے احادیث رسول ملائیں اور حضرات صحابہ کرام کے آثار برابر دریافت کرتے رہا کریں۔(۱۰)

ایک بارکسی نے دریافت کیا کہ آپکو کس چیزے شاخت کریں اور کیے بہانیں' فرمایا طریقہ ماعروۃ الوثقیٰی است چنگ در ذیل متابعت حضرت رسالت میں ہیں ددن است و افتداء بآثار صحابہ کرام کردن است۔(۱۱)

حضرت خواجہ نقشبند کے ملفوظات جو آکیے خلفاء نے مرتب کیئے اور مشاکخ سلسلہ جنہیں سینہ بہ سینہ روایت کرتے چلے آ رہے ہیں۔ تربیت و سلوک کے باب میں بینار نور ہیں۔

فرمایا:۔

مقصود از ذکر آنست که به حقیقت کلمه توحید برسد و حقیقت حکم آنست که از شمغتن ماسوی به کلی نغی شود(۱۲)

فرمایا:۔

" دنفی وجود نزدما اقرب طریق است و این جز بترک کاروبارو دید قصور اعمال میسرنشود-"

فرمایا:۔

در عبادت طلب و جواداست و در عبودیت تنف دمد تنفی مایا است می عمل نتیجه نه دمد رمایا:-

الايمان عقد القلب بنفى جميع ماتولمت القلوب اليد من المنافع والمضار سوى الله تعالى-(١٣)

marfat.com

سلسلہ نقشبندیہ اور اصول تربیت کے موضوع پر خواجہ نقشبند کے حوالے سے مطالعہ پیش کیا جاتا ہے۔

حضرت نورالحن المعروف نور میاں فرماتے ہیں۔

"بزرگان نقتبندیه میں نبست صدیقی کا ظهور ہے۔ للذا یہ طریقہ اقرب الطرق اور سل الوصول بہت ہے۔ کہ معلومات صدیقی شاہر اس معنی کے ہیں اور نبست صدیق شاہر اس معنی کے ہیں اور نبست صدیق اکبر کی ابرا ہیمی تھی اور ضمنیت کبری حاصل تھی کہ مناصَبَ اللّٰهُ فِنی صَدْرِ اَبِیْ بَکُرْ مَاصَبُ اللّٰهُ فِنی صَدْرِ اَبِیْ بَکُرْ للذا لقائی سینہ بہ سینہ حضرات نقشبندیہ سے شائع ہوا اور نبست معیت روشن ہوئی۔ " (۱۳)

اس بیان میں اس امرکی وضاحت ہے کہ ہر صوفی سلملہ کی حقیقت نبست ولادیت ہے جو حضور سرور عالم ماڑھ اللہ کے ساتھ قائم ہوئی ہے۔ چو مکہ تصوف میں اخلاق فاصلہ کی تصبح صرف اتباع سرکار الانبیاء ماڑھ اللہ سے ہو سکتی ہے۔ اس لئے کہ آپکی فردیت کامل و مکمل ہے۔ آپ تمام انبیاء کی صفات کا مجموعہ اور مخزن ہیں۔ اولیاء اللہ آپکی اتباع میں گامزن ہو کر آپکی فردیت کاملہ کی کوئی جست یا کوئی صفت ایکے قلوب پر منعکس ہوتی ہے تو نبست قائم ہو جاتی کی کوئی جست یا کوئی صفت ایکے قلوب پر منعکس ہوتی ہے تو نبست قائم ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو تی ہے۔ یہ نبست اس ولی منتسب اتباع سنت سے جاری ہوتی ہے۔ (۱۵)

حضرت خواجہ نقشبند کو نسبت محمریہ (بواسطہ حضرت صدیق اکبر ٹ) حاصل تقی- تفصیل اسکی بیہ ہے کہ ہر دلی ولایت و استعداد کے اعتبار ہے انبیاء علیم السلام میں سے کسی نہ کسی کے زیر قدم ہوتا ہے۔

کاملین ولایت میں سے ہر ایک من حیث الولایت دیگر انبیاء ملیمم السلام کے ساتھ مناسبت رکھتے ہیں۔ اور اپنی استعداد و قابلیت کے مطابق اس نبی سے دائرہ اقتباس ولایت طے کرتے ہیں۔(۱۲)

بقول مولف نسمات «حضرت خواجه بماء الدين نقشبند بخارى من حيث

marfat.com

الولایت سید الانبیاء مل ﷺ کے زیر قدم ہیں۔ اور اپنی قابلیت کے باعث انہوں نے اقتباس ولایت محمریہ کو علی وجہ الکمال طے کیا ہے۔"

مرتبہ قلب میں حضرت بزرگ کی بیہ نبت جامعیت نبیت نبوی علی مصدر ہا الصلواۃ والسلام کی خصوصیات سے ہے۔ جو آبکو ببب مناسبت بطور وریۂ ملی ہے۔(۱۷)

شاہ ولی اللہ علیہ الرحمتہ "معات" میں نسبت کے بارے میں مفصل بحث کرتے ہیں۔ اور صوفی پر اس کے اثرات کا بصورت روحانی واردات و مکاشفات جائزہ لیتے ہیں۔

"نبت وجد" کے ضمن میں نفس ناطقہ اور مخلف کیفیات سے اس کی اثر پذیری کو موضوع بحث بناتے ہیں۔ (۱۸) حضرت خواجہ نقشبند "کو نبت اثر پذیری کو موضوع بحث بناتے ہیں۔ (۱۸) حضرت خواجہ نقشبند "کو نبت اولیی بھی حاصل تھی۔ بیخ عطار" اس نبت کے حوالے سے فرماتے ہیں۔

"اولیاء اللہ میں سے ایک ایباطقہ ہوا ہے جنہیں مشاکع طریقت حقیقت اولی کے نام سے یاد کرتے ہیں۔ انہیں ظاہری طور پر کمی مرشد یا رہبر کی ضرورت نہیں تھی کیونکہ انہیں حضرت رسالت مآب مائی ای نگاہ عنایت سے پرورش فرماتے رہے ہیں۔ اور اس تربیت میں کوئی واسطہ درمیان نہیں تفا۔ جس طرح آپ مائی کی اولیس قرنی کو براہ راست تربیت حاصل تھی۔ یہ بہت بلند مقام ہے جو ہرا یک کو میسر نہیں آتا۔ (۱۹)

سلسلہ نقشبندیہ کا امتیازیہ ہے کہ اس میں پھیل سلوک کے لئے معین اسباق ہیں اور اسکا ہا قاعدہ نصاب ہے۔ جو شیخ کامل کی براہنمائی میں کمل کیا جاتا ہے توجہ کے لئے لطائف سند میں ذکر جاری کئے جاتے ہیں۔

لطائف سنڌيد بين-

۲- لطیفہ قلب ۳- لطیفہ روح ۵- لطیفہ خفی ۲- لطیفہ اخفی

ا- کطیفه نفس ۳- لطیفه سر

maffat.com

مفرت خواجہ نقشبند ؓ نے فرمایا:

"آئینه ممه از مشائخ را دوجهت است و آئینه مراسش جهت" حضرت مجد د قدس سره اس قول کی شرح میں فرماتے ہیں:

"خواجہ بماء الدین نقشند بخاری کی مراد دل ہے کہ جو روح اور نفس کے درمیان برزخ ہے۔ اور دوجت سے مراد نفس اور روح ہیں۔ پس مشاکخ جب مقام قلب کے وصول میں بوں تو یہ دوجت ان پر مکشف ہوتی ہیں اور وہ مقام کے بلند درجہ پر جو مناسب قلب ہے فائز ہوتے ہیں۔ ہمارے خواجہ بماء الدین نقشند بخاری ان مشاکخ کے برخلاف ایسے مقام پر ممتاز ہیں کہ دو مرول کی انتہا ان کی ابتداء میں مندرج ہے۔ اور آپ کے قلب مبارک کی چھ جست ہیں۔ کلیت افراد انسان میں جو لطائف ستہ ٹابت ہیں نفس و قلب و روح و مرو خفی و اخفی خواجہ بزرگ کے قلب مبارک میں یہ تنا متحقق ہیں۔ مقرت کے قول میں حش جت سے یہ چھ لطیفے مراد ہیں۔ "(۲۰)

حضرت خواجہ نقشبند کے پیرو مرشد خواجہ امیر کلال تک ذکر خفی کو ذکر ظامری کے ساتھ جمع کرنے کا رواج تھالیکن جب خواجہ عبدالخالق غجدوانی سے بطریق اولی مستفیض ہوئے تو آپ نے دوبارہ اس سلسلے میں ذکر خفی کو جاری کیا۔(۲۱)

طریق نقتبند بیم ذکر قلبی لسانی (نگر خفی) اور پاس انفاس مخصوص نشست کے ساتھ رائج ہے۔

ذکر و اشغال کی گیارہ شرائط ہیں۔ آٹھ حضرت خواجہ عبدالخالق عجد وانی سے مروی ہیں تین حضرت خواجہ نقشبند سے۔ (۲۲)

ا- ہوش دردرم ۲- نظربرقدم سے سفردروطن سے سفردروطن سے خلوت درانجمن ۵- یاد کرد ۲- بازگشت ۵- وقوف زمانی ۵- مگمداشت ۹- وقوف زمانی

marfat.com

۱۰۔ وقوف عددی اا۔ وقوف قلبی

برصغیر میں سلسلہ نقشبند یہ کو حضرت مجدد الف ٹانی آک ذات گرای ہے خوب فروغ حاصل ہوا۔ نیز سلسلہ کے بزرگ ہند کے تمام شرول میں پھیل گئے اور تبلیغی مراکز قائم کئے خانقابیں بنائیں' سلاطین مغلیہ کے عمد میں حضرت مجدد الف ٹانی کی استقامت فی الدین سے دین اسلام کوئی زندگی عطا ہوئی۔ شاہ محد حسین نے تواریخ آئینہ تصوف میں نقشبندیہ کے پندرہ سلسلوں کا شاہ محد حسین نے تواریخ آئینہ تصوف میں نقشبندیہ کے پندرہ سلسلوں کا

ذكركيا (۲۳)

ا- نقشبندىيە سدنىيە مجددىي

سو- نقشبندیه علیمیه

۵۔ نقشبندیہ دریت

ے۔ نقشبندیہ صدیقیہ عبدیہ

۹\_ نقشبندىيە جىندىيە مجدوبيە

اا۔ نقیبندیہ عبدیہ کرعیہ

سار تعبندي علميه ابولطاسيه

۱۵۔ نعیندی حینیہ محدوب

۱- نقشند قدوسه اساعیله
۱- نقشند عبدیه
۱- نقشند عبدیه
۱- نقشند به صدیقیه مجددیه
۱- نقشند به برخورداریه مجددیه
۱- نقشند به درگائیه ابولطائیه
۱۱- نقشند به درگائیه ابولطائیه
۱۱- نقشند به درگائیه ابولطائیه
۱۱- نقشند به حیینیه جانائیه

بلاد مغرب لینی تری تطاطنید وغیره میں سلسلد نقشبندید کی تبلینی سرگر میال کسی طرح کم ند تعیں۔ اب بھی بالضوص ترکی میں اس سلسلہ کے طلقے موجود ہیں۔ عبیداللہ سمرقندی عارف باللہ عبد اللہ عبد عبد اللہ عبد الل

سیخارا 'بلخ' ترکستان 'ہرات کابل وغیرہ تو نقشندیہ کے اولین مراکز رہے بیا۔ (۲۵) روس کے تبلط سے آزاد ہونے والی وسطی ایشیائی ریاستوں میں مشاکخ نقشند کا بقینا بہت کام ہے لیکن اس صوفیانہ میراث پر شخین اور ریسرج کی ضرورت ہے۔

marfat.com

مراجع ومآخدذ

ا۔ نسمات تالیف خواجہ ہاشم سمتھی ترجمہ از سید محبوب حسن واسطی مکتبہ نعمانیہ 'اقبال روڈ سیالکوٹ ۱۳۱۰ ہے

۲- ارزش میراث صوفیه ' دُاکٹر عبدالحسین زرین کوب

تهران ۱۳۳۴ ه

۳- رسائل نقشبندیه ترجمه پیرزاده اقبال احمد فاروقی مکتبه نبویه 'سمنج بخش روژ' لاهور

٣- الفأ ٥- الفأ ١- الفأ ٦- نعات

۸- نغوات الانس مولانا جای ترجمه از سید احمه علی شاه چشتی

الله والله كى قومى د كان محشميرى بإزار الاجور

٩- نمات ص٥٦ ١٠- اييناً ص٩٦ ١١- نفحات الائنس ص١٨٠

۱۲- نمات ص ۱۲۹ س۱- ننحات ص ۱۲۰

۱۲۰ تصوف اور سریت میروفیسرلطیف الله

اداره نقافت اسلامیه ' لابور طبع اول ۱۹۹۰ء

10- اليضاً ١٦- نعمات ص ٠٠ ١١- نفس المصدر ص ٥٥

۱۷- همات از شاه ولی الله د حلوی ترجمه محد مرور جامعی طبع سوم لابور ۱۹۲۳ء

۱۵- رسائل نقشندیه می ۳۰ ۲۰- بدایت نمات می ۰۲

۲۱- تذکره مجدد الف ثانی از سید زوار حسین شاه ۲۲- اصطلاحات نقشبندید

ازمحم علی نقشبندی ص ۱۱ س۲۷ واریخ آئینه تصوف از شاه محمه حسن

Islamic sufism by sardar Iqbal shah -rr
The book house Lahore PP.103-105 -ra
Hoid-105-112.

marfat.com

# صوفیائے کرام کا طریق دعوت سیسے تاریخی تناظر میں

بروفیسرمحمدسعید لیکجراراسلامیات گورنمنٹ سائنس کالج لانڈ هی کورنگی مراجی

## صوفیائے کرام کا طریق دعوت۔۔۔ تاریخی تناظر میں

پروفیسر محمد سعید

برمغیر کی مرزمین ان عظیم اولیاء اللہ کی مربون منت ہے۔ جنہوں نے قدوم میمنت لزوم کی برکتوں سے اس خطہ زمین کو رشک گازار جنت بنا دیا۔ اور اس علاقے میں اسلام کی قدیلیں روشن کیں۔ اور اپنے علم و فضل اور تقویٰ و پر بیبز گاری اور انتقک جدوجہد سے اسلام کی آبیاری کاعظیم فریضہ انجام دیا۔ ان صوفیائے کرام میں حضرت بماؤ الدین ذکریا" 'حضرت خواجہ معین الدین اجمیری" 'حضرت دا تا تنج بخش" 'حضرت شرف الدین بلبل شاہ اور حضرت جلال الدین تمریری" کے اساء کرام سرفہرست بیں 'ان مقدی ہستیوں معزت طلال الدین تمریری" کے اساء کرام سرفہرست بیں 'ان مقدی ہستیوں اور ان جیسے دیگر مردان حق نے کفرو ظلمت کے اس تاریک دور میں اپنے سوز باطنی سے ایمان کی غیرفانی شمعیں جلاکر تاریک دلوں میں نور حق کے فانوس باطنی سے ایمان کی غیرفانی شمعیں جلاکر تاریک دلوں میں نور حق کے فانوس دوشن کیئے۔ یہ بزرگ اپنی ذات میں کمل ایک ادارہ تھے۔ ان کی خانقابیں روشن کیئے۔ یہ بزرگ اپنی ذات میں کمل ایک ادارہ تھے۔ ان کی خانقابیں فلامری یو نیورسٹیاں تعیس اور تمذیب و اخلاق اور تزکیہ نفس کی بمترین درس ظامری یو نیورسٹیاں تعیس اور تمذیب و اخلاق اور تزکیہ نفس کی بمترین درس گابیں اور تربیت گابیں بھی تھیں۔

مورخین اس امر کی تقدیق کرتے ہیں کہ صوفیائے کرام نے برصغیر میں اسلام کی ترویج و اشاعت کا کام اس جذبہ ' درد اور خلوص سے کیا کہ ان کے

marfat.com

دور کی حیران و سرگردان مخلوق ان کی خانقابوں میں آکر اطمینان و سکون حاصل کرتی تقی۔

اس زمانے کے ہندو جو گیوں اور پنڈتوں نے جب اپنے لوگوں کو اس نغمہ محبت اور نغمہ توحیہ ہے محور ہوتے دیکھا اور بیہ بھی دیکھا کہ وہ آبائی نزہب چھوڑتے جا رہے ہیں۔ تو وہ پنڈت 'پروہت اور جو گیوں نے اپنی تمام ساحرانہ شعبرہ کاریوں اور قوتوں کے ساتھ ان بزرگوں کی روحانی طاقت سے نکرانے کی ناکام کوشش کی۔ اس وقت کے ہندو راجوں اور مماراجوں نے سخت مخالفتیں کیں لیکن وہ سب ناکام و نامراد ہوئے۔

اللہ تعالیٰ نے ان بدنہ ہوں کے مقابل اسلام کا بول بالا فرمایا۔ اور ان صوفیائے کرام کی تبلیغ و اشاعت کا سکہ پورے برصغیر میں پختہ ہوتا گیا۔ آج الحمد اللہ اس خطہ ارض کے ہر علاقے میں مسلمان موجود ہیں۔ ان صوفیائے کرام کے طریقہ دعوت و ارشاد کو تاریخی تناظر میں ملاحظہ کرنا ضروری ہے تاکہ آئندہ کے طریقہ تبلیغ وضع کرتے وقت اولیاء اللہ کے تبلیغی طریقوں سے استفادہ و روشنی حاصل کی جاسکے۔

حضرت بماؤ الدین زکریا" (۵۲۵ء تا ۲۹۵ء) نے اسلام کی ابدی تعلیمات
لوگوں تک پنچانے کے لئے ملتان میں جس مقام کا انتخاب فرمایا۔ وہ مقام پر حلاد
جی مندر کے صدر دروازے کے سامنے تھا۔ "پر حلاو جی" ہندوؤں کا ملتان میں
عظیم الثان مندر تھا۔ برصغیر ہندو پاک کے دور دراز علاقوں ہے ہندو اس
مندر میں آکریا تراکرتے تھے۔ طالا نکہ پر حلاد جی ایک موحد انسان تھا۔ اس
نے کفرسے شدید نکرلی تھی۔ اس کی وفات کے بعد لوگوں نے استحان بنایا۔
اب استحان فت کا مرکز بنا ہوا تھا (۱) اس مندر سے جو ہندو صدر دروازے
اب استحان فت کا مرکز بنا ہوا تھا (۱) اس مندر سے جو ہندو صدر دروازے
میابر نکلاً۔ اس کی نظر حضرت بماؤ الدین ذکریا" کی خانقاہ پر پڑتی۔ آپ
دوزانہ عصر تا مغرب قائم کئے گئے چہوترے پر وعظ فرماتے۔ ہندو سنتے اور

marfat.com

مسلمان ہو جاتے تھے۔ حضرت دا تا گئج بخش لاہوری " ، حضرت جلال الدین تبریزی " ' حضرت شرف الدین بلبل شاه" آسان فارسی اور مقامی زبان میں وعظ کے ذریعے لوگوں کو دین اسلام کی تعلیمات سے روشناس کرتے تھے۔ حضرت خواجہ معین الدین چشتی اجمیری" نے ملتان میں پانچ سال ٹھر کر ہندی سیمی۔ (۲) پھر ہندی زبان میں وعظ فرمایا کرتے تھے۔ آجا میر (۳) سورج دیو تا بیاڑیر ر کھا ہوا تھا جس کے اجمیر کی لوگ پوجا کرتے تھے۔ اس کے سامنے حضرت خواجہ معین الدین " نے خانقاہ تغمیر فرمائی۔ آپ وعظ فرماتے ہندو سنتے اور مسلمان ہو جاتے۔ حضرت جلال الدین تبریزی " نے بنگال میں دیو محل کے سلمنے اپنا چبوترا بنایا۔ اور بعد میں اس کو خرید کر معجد اور خانقاہ بنا دی اس میں وعظ فرمایا کرتے تھے۔ حضرت دا تا گئج بخش "لاہور میں ہندو جو گی اور جادوگروں کے درمیان راومی دریا کے کنارے روزانہ عصر تا مغرب وعظ فرماتے۔ ہندو ان بزرگول کے وعظ کو من کر مسلمان ہوتے اور دائرہ اسلام میں واخل ہوتے وعظ کے علاوہ دعوت کا ایک دو سرا طریقہ مدرسہ کے ذریعے اپنے پیغام کو عام كرمًا تقاله حفزت بهاء الدين ذكريا" نے بهائيه (۴) مدرسه 'حفزت وَا مَا سَجَعَ بِخَقْ نے معجد بنوا کر اس میں مدرسہ بنایا۔ حضرت جلال الدین تبریزی " نے بنگال میں ديو محل عمل معجد اور مدرسه بنوايا۔ (۵) اس طرح حضرت خواجہ معين الدين اجمیری" نے مسجد اور مدرسہ بنوایا۔ ان تعلیم گاہوں کے ذریعے دعوت فکر و عمل کو عام کیا۔ اس طریقہ کار کے علاوہ۔۔۔ صوفیائے کرام نے مخلوق خدا کو اینے قریب کرنے کے لئے نظر خانے بنوائے۔ تاکہ لوگ قریب آئیں۔ اور وعوت و ارشاد ہے استفادہ کریں۔ حضرت بماء الدین زکریا" کے کنگر خانے ہے منع شام کھانے کے علاوہ مسافروں کو زاد راہ اور منزل پر پہنچانے کے لئے همو ژا بھی عطاکیا جاتا تھا۔ (۲) حضرت خواجہ معین الدین اجمیری" ، جلال الدین تبریزی " 'حفرت دا تا سمنج بخش " اور حضرت شرف الدین بلبل شاہ " نے لَنگر خانے

marfat.com

بنوائے تھے واقف اور ناواقف ان میں کھانا کھاتے۔(ے) اس طریقہ سے لوگ متاثر ہوتے تھے۔

دعوت و تبلیغ کا ایک طریقہ یہ بھی تھا کہ خلفاء کا تقرر کیا جائے اور مختلف اطراف میں لوگوں کی اصلاح اور اشاعت اسلام کے لئے تربیت یافتہ افراد بھیج جائیں۔ جس طرح حضرت بہاؤ الدین ذکریا نے حضرت لال شہباز قلندر" ، حضرت جلال الدین مرخ بخاری" ، حضرت شیخ حسن افغان اور حضرت صدرالدین محمد عارف"کو مقرر فرمایا تھا 'یہ خلفاء خود بھی اور بعض او قات اپنے شیخ کے ساتھ مردیوں کے دنوں میں لاہور 'دیلی "گجرات ' بمبئے اور سندھ کی طرف دین اسلام کی تبلیغ کے لئے تشریف لے جاتے اور گرمیوں کے ایام میں طرف دین اسلام کی تبلیغ کے لئے تشریف لے جاتے اور گرمیوں کے ایام میں کشمیر ' ہرات اور ایران کی جانب سفر فرماتے تھے۔ (۸)

حضرت خواجه معین الدین اجمیری " نے دہلی میں حضرت بخیار کاکی "کا تقرر فرمایا تھا اور حضرت فرید الدین گنج شکر " کے جماعت خانے میں تزکیہ نفس اور روحانی تعلیم و تربیت کے بعد حضرت خواجہ نظام الدین " مضرت علاؤ الدین علی احمد صابر " مضرت سید بدرالدین اسحاق " اور حضرت جمال الدین بانسوی "کا تقرر ہوا۔ ((۹) یہ تمام صاحب علم و فضل اپنی جگہ ایک انجمن اور تخریک شے۔ انہوں نے دین اسلام کی وعوت و ارشاد کے لئے انتخاب جدوجمد تربیک شخص انہوں نے دین اسلام کی وعوت و ارشاد کے لئے انتخاب جدوجمد

فرمائی۔

گو کہ کشمیر میں آٹھویں صدی ہجری میں سلاسل کے نشان ملتے ہیں یہ علاقہ باقی ہند کے علاقوں کے بعد اسلام سے بسرہ ور ہوا۔ حضرت بلبل شاہ مشمیر میں پہلے سروروی بزرگ ہیں جنہوں نے اپنی تبلیغی کاوش سے کشمیر کے راجہ رنجین دیو کو دلا کل سے مسلمان فرمایا۔ راجہ رنجین دیو ہندومت اور بدھ مت جین مت کے لڑیج سے پوری طرح یا خبر تھا۔ مطالعہ کے علاوہ وقت کے ہندو علی سے گفتگو بھی کیا کر تا تھا۔ حضرت شرف الدین بلبل شاہ سے اس کا نام علماء سے گفتگو بھی کیا کر تا تھا۔ حضرت شرف الدین بلبل شاہ سے اس کا نام علماء سے گفتگو بھی کیا کر تا تھا۔ حضرت شرف الدین بلبل شاہ سے اس کا نام

marfat.com

صدر الدین (م ۲۷ه) رکھا۔ (۱۰) اور اس کے توسط سے دریائے جملم کے کنارے مدرسہ 'مبحد اور کنگر خانہ تغمیر کرایا اور اس میں اسلام کی ابتدائی تغلیمات اور قرآن پاک حفظ و ناظرہ کا بندوبست فرمایا۔ اور تزکیہ نفس کے لئے خانقاہ میں مریدین کے لئے اہتمام فرمایا۔ آپ حضرت سید نعمت اللہ ولی فارس سروردی آ کے مرید و خلیفہ تھے۔ یہ کشمیر کے کامیاب مبلغ تھے اور (رنجین دیو) صدر الدین کشمیر کے بہلے مسلمان حکمران تھے۔ ان کے خلفاء اور اولاد کے متعلق تاریخ خاموش ہے۔

ان بزرگان دین نے برصغیر میں پہنچنے کے بعد اینے مخصوص طرز فکر' تعلیم اور تبلیغ سے علاقے کے لوگوں کی بڑی راہنمائی فرمائی یماں تک کہ عوام تو عوام 'سلاطین' ہندو راجول اور دیگر مذاہب کو اپنی تعلیم و تبلیغ سے بے حد متاثر کیا۔ اور مشہور منترق "گولڈ نہ بر کے مطابق ہندوستان میں مسلمان صوفیاء كرام كے ذريع بى اسلام كے بنيادى تصورات فروغ پائے۔ ايك مندو مورخ تارا چند کے قول کے مطابق اسلام ہی کی طرف سے ہندو نہ ہب میں بہت سارے امور داخل ہوئے یہ کمناکہ اسلام ہندو مت سے متاثر ہوا بے بنیاد بات ہے۔ پروفیسرڈاکٹر ٹکلس صوفی اور اسلام کے لئے کہتے ہیں کہ یہ مفروضہ کہ اس سادہ شکل میں عقیدہ تصوف مستعار لیا گیا ہے۔ ثابت نہیں کیا جا سکتا۔ ابتداء اسلام سے بی بیہ بات نظر آتی ہے کہ صوفیائے اسلام کے خصوصی نظریات کی تشکیل خود ان کے اذہان کے اندر تلاوت قرآن پاک اور مدیث شریف کے مداومت اور قرآن و حدیث میں تفکر و بدتر کے نتیجہ کے طور پر اندر بی اندر رونما ہوئی۔ (۱۱) اب بہ بزرگ چاہتے تھے کہ وعوت و ارشاد ہے خدا کا ابدی پیغام لوگوں تک پہنچایا جائے۔ سو انہوں نے اپنے فریضہ تبلیغ کو

نقشبندی ' چشتی اور قادری بزرگوں کے متعلق تاریخ سے معلوم نہیں ہو

marfat.com

کاکہ تجارت سے یہ بزرگ فریضہ وعوت انجام دیتے رہے ہیں لیکن سروردی تبلیغی مقاصد کے لئے تجارت اور زراعت کرتے رہے ہیں جیسا کہ حضرت بماؤالدین زکریا" نے عامہ ظائق کو فائدہ پنچانے کی غرض سے زراعت و تجارت کے کام کو رفتہ رفتہ بڑھایا۔ اطراف ملکان میں جمال کمیں اچھا قطعہ ہوا۔ افقادہ جنگلوں کو آباد کرایا' چاہات اور نمریں احداث کرائمیں۔ اور تجارت کی طرف بھی حضرت نے بہت توجہ فرمائی۔ (۱۲) دریا اور سمندر کے ذریعے بڑی کشیوں پر سامان تجارت کھر' بھر' منصورہ اور پھر وہاں سے زریع بڑی کشیوں پر سامان تجارت سکھر' بھر' منصورہ اور پھر وہاں سے مراق عرب اور مھر تک جاتا تھا۔ یہ تو آپ سمندری اور دریائی راست سے سامان تجارت روانہ فرماتے تھے۔ اس کے علاوہ خشکی کے راستے کائل' ایران' رائی راضل سامان تجارت روانہ فرماتے تھے۔ اس کے علاوہ خشکی کے راستے کائل' ایران' وسیع علاقے تک تجارتی کاروبار پھیلا ہوا تھا بینی انڈونیشیا سے کے کر مصر تک

اسلامی مبلغین سوداگرین روانہ ہونے کگتے تو مندرجہ ڈیل ہدایات فرماتے تھے۔

(۱)۔ دیکھو تم ایک سوداگر کی حیثیت سے جا رہے ہو۔ تجارت کے بارے میں اسلام کے زرین اصول کو ہمیشہ پیش نظرر کھنا۔ اور

(۲)۔ چیزوں کو تم منافع پر فروخت کرنا۔ اور

(m)۔ خراب چیزیں ہرگز فروخت نہ کرنا۔ بلکہ انہیں تلف کر دینا۔ اور

(م)۔ خریدار ہے انتنائی اخلاق اور شرافت سے پیش آنا۔ اور

(۵)۔ جب تک لوگ آپ کے قول و کردار کے گرویدہ نہ ہو جائیں ان پر اسلام پیش نہ کرنا۔ (۱۳)۔ یہ تھے وہ اصول جو وہ اپنے مبلغ تا جرول کو عطا کرتے تھے۔ اس سے اپنی اور متعلقین کی معیشت کو بھتر بنایا۔ اور دین اسلام کو پھیلانے اور دور دراز علاقوں تک پہنچانے میں آپ نے بڑے منظم طریقہ

#### marfat.com

ے تجارت سے کام لیا تھا۔

ندکورہ بحث کو غور سے ملاحظہ کرنے کے بعد درج ذیل خصوصیات سامنے آتی ہیں۔

(۱)- ان صوفیاء کرام کے طریق دعوت سے ہند میں تکوار سے نہیں بلکہ اسلام اپنی اخلاقی قدروں اور پاکیزہ تعلیمات سے پھیلا۔ اور

(۲)۔ ان کے اوصاف و کردار بلند ہونے کی بناء پر اسلام پھیلا۔ اور وہ

(۳)۔ تبلیغ و تلقین اور تجارت کی غرض سے علاقوں میں پہنچ کر اٹرات مرتب کرتے رہے ہیں۔

(۳)۔ مقامی لوگوں میں بڑی محبت سے رہتے تھے اور ان کے دکھ درد میں شریک ہوتے تھے۔

(۵)۔ بزرگوں کے اثرات سے ہند کے عوام میں وحدت پیدا ہوئی۔ جبکہ ہندو معاشرہ ذات بات کے نظام سے منتشر تھا۔

(۱)- علاقوں میں عوام کے لئے مدرسے 'مساجد 'کنویں 'سڑکیں ' خانقابیں 'لنگر خانے ' مسافروں کے لئے سمرائے اور تالاب بنوائے۔ اور زمین کو آباد کرایا۔ اور تجارت سے فائدہ پنجایا۔

تاریخی حوالوں سے یہ بات بھی سامنے آئی ہے کہ صوفیاء کرام نے دعوت حق کو مسلم اور حقیقت ثابت کرنے کے لئے کرامات کا ظہور فرمایا۔ جیسا کہ معتبر تذکرہ نگاروں نے حضرت خواجہ عثمان ہرونی آگی کرامت کا ذکر کیا ہے۔ ہندوستان تشریف لاتے ہوئے راستے میں ان کا گزر ایک ایسے مقام پر ہوا۔ جمال پارسیوں کا ایک بڑا آتشکدہ تھا۔ خواجہ عثمان ہرونی آنے اس کے مرب قیام کیا۔ اور اپنے فادم کو بھیجا کہ افطار کے واسطے آگ پر روٹی پکالائے۔ قریب قیام کیا۔ اور اپنے فادم کو بھیجا کہ افطار کے واسطے آگ پر روٹی پکالائے۔ فادم گیا گئو اس طرف فادم گیا گئو ہوتا پڑا۔ جب آپ آتش کدے کے پاس پنچ تو وہاں ایک ہوڑھا موہد مخار متوجہ ہوتا پڑا۔ جب آپ آتش کدے کے پاس پنچ تو وہاں ایک ہوڑھا موہد مخار

marfat.com

نام كا سات برس كالزكا آغوش ميں لئے كمزا تفا۔ حضرت كى اس سے گفت و شنيد ہوئی۔ آپ نے اس سے کما کہ آگ ایک فانی چیز ہے۔ ایک چلو بانی سے معدوم ہو جاتی ہے۔ اسے کیوں ہوجتے ہو۔ اور اللہ تعالیٰ کو جو اس آگ کا خالق ہے نسیں یو جنے۔ اس نے کما آگ ہارے ندہب میں برا مرتبہ رکھتی ہے۔ اسے کیوں نہ یو جیں۔ حضرت نے پھر کہا کہ تم اتن مدت سے آگ کی صدق دل سے پرستش كرتے ہو۔ كيا تم بير كر كيتے ہو كہ اينا ہاتھ يا ياؤں اس آگ ميں ڈالو۔ اور وہ نہ جلائے۔ موید نے کما جلانا آگ کی خاصیت ہے جو اس میں ہاتھ ڈالے گا جل جائے گا۔ حضرت میہ من کر موہد کے فرزند کو اس کی آغوش سے لیا اور خود آیت کریمہ قُلْنَا يَانَارُ كُوْنِيْ بَرَدًاوَ سَلاَمًا عَلَى إِبْرَاهِيْم يُرْه كُر آل مِن واخل ہوئے۔ یہ دیکھ کر موہد اور اس کے ساتھی جیران و پریشان ہوئے۔ آگ کے گروشور و فغال کرتے تھے لیکن اندر جانے کی ہمت نہ پڑتی تھی۔ ایک عرصہ کے بعد حضرت خواجہ معہ اس بچے کے صحیح و سلامت اس حالت میں آگ سے نکلے کہ ان کے کپڑوں پر ایک دمیہ بھی نہ تھا۔ تمام آتش پرست بیہ حال دیکھے کر ششدر رہ گئے۔ اور حضرت کی کرامت دیکھ کر ان کے ہاتھ یر ایمان لائے۔ لڑکے کا نام ابراہیم رکھا اور ہوڑھے موبد کا نام شیخ عبداللہ رکھا سیرالعارفین کے مصنف جمالی کا بیان ہے کہ شیخ عبداللہ اور شیخ ابراہیم کا عالیشان مقبرہ میں نے خود ملاحظہ کیا ہے۔ اور وہاں دو ہفتے قیام کیا ہے۔ (۱۵) جو صاحب کرامت بزرگ تھے انہوں نے کرامت کے ذریعے دین اسلام کی ترویج و اشاعت اور دعوت و ارشاد ہے خوب کام لیا۔

چشتی بزرگ میل محبت بغیر کسی تفریق کے روا رکھتے تھے۔ اس سے بھی لوگوں کو قریب آنے کا موقہ ملا ان کے اخلاق و کردار کو' صلح کل اور خیرخوائی کو غیرمسلم بھی تتلیم کرتے تھے۔ جیسا کہ رائے بمادر پنڈت پر بلاس سادرا حضرت خواجہ معین الدین "کی نبت اپنی انگریزی تصنیف "اجمیر" میں لکھتے

maffat.com

بیں۔ حضرت خواجہ نے بھی کسی کو نگ کرنے کا مشورہ نہیں دیا۔ اور خدا کی تمام محلوقات کی نبیت ان کا نقطہ نظر صلح جوئی اور خیر خوابی کا تھا۔ (١٦) اس اپنائیت نے بھی لوگوں تک اسلام کو پہنچنے میں بڑی مدد دی 'اور صوفیائے کرام کی اچھی عادت نے اسلام کی آبیاری کی۔ یمی وجہ ہے کہ ہند میں حضرت خواجہ کی اچھی عادت نے اسلام کی آبیاری کی۔ یمی وجہ ہے کہ ہند میں حضرت خواجہ سے ہندو مجت کا اظہار کرتے ہیں۔ اور آج بھی لاتعداد ہندو مزار پر عاضری دیتے ہیں۔

marfat.com

#### حواله جات

- (۱)۔ مولانا نور احمد خال فریدی۔ تاریخ ملتان۔ جلد اول۔ قصر الادب را کثر کالونی ملتان ۱۹۷۲ء صفحہ اسما
- (۲)۔ محمد سعید' مقالہ۔ سلسلہ سہرور دبیہ کی ہند میں آمد اور علاقے پر اس کے اثرات کا تاریخی جائزہ۔ صفحہ ۵۰ا۔ کراچی یو نیورشی
  - (۳)- معمد دو جامع انسائيكو پيڈيا۔ صفحه ا-۵
    - (٣) محمد سعيد مقاله صفحه ١٠١٣
- (۵)۔ طامدین فضل اللہ جمالی۔ میرا العارفین اور سائنس پورڈ لاہور ۱۹۹۲ء صفحہ ۲۵
  - (۲)۔ مولانا نور احمد خال فریدی۔ تاریخ ملتان۔ صفحہ ۱۳۷
- (۷)۔ حضرت شیخ بدرالدین اسحاق۔ اردو ترجمہ۔ اسرار اولیاء۔ مکتبہ فرید ہیہ ساہیوال۔ بار اول۔ صفحہ ۲۹
- (۸)۔ مولانا نور احمد خال فریدی۔ تاریخ ملتان۔ جلد اول۔ قصرالادب راکٹر کالونی ملتان ۱۹۷۲ء
- (9)۔ شخ بدر الدین اسحاق۔ اسرارالاولیاء۔ بار اول۔ مکتبہ فریدیہ ساہیوال۔ صفحہ ۲۹
- (۱۰)۔ ڈاکٹرسیدہ اشرف ظفر۔ سید میرعلی ہمدانی۔ گلٹن پبلیشر زیری ٹکریشمیر ۱۹۹۱ء صفحہ ۱۲۵
- (۱۱)۔ وائرہ معارف اسلامیہ وانشگاہ پنجاب لاہور۔ طبع اول۔ ۱۹۲۲ء صفحہ ۲۲۲۔ ۲۲۲
- (۱۲)۔ شیخ محد اکرام۔ آب کو ٹڑ۔ ادارہ نقافت اسلامیہ 'کاہور۔ ۱۹۹۲ء صفحہ ۲۵۲

#### maffat.com

(١١٣)- مولاتا نور احمد خال فريده- تاريخ ملتان- صفحه ١٨٣١-١٨١١

(۱۴۷)- خواجه نظام الدین اولیاء- فوائد الفواد- ترجمه- حسن نظامی- اردو اکادمی دبلی بھارت ۱۹۹۲ء صفحه ۸۰۳

(۱۵)- سیخ محد اکرم- آب کوثر- اداره نقافت اسلامیه لابور- ۱۹۹۲ء صفح ۲۰۱۰۲۰۰

(۱۲)- شیخ محد اکرام- رود کو ژ- ۱۹۸۲ء صفحہ ۱۳۱۸

marfat.com

# صوفیائے کرام کاطریق وعوت

مولانا محمد صدیق ہزاروی مدرس ' جامعہ نظامیہ رضویہ اندرون لوہاری دروازہ۔ لاہور

## صوفياء كرام كاطريق دعوت

مولانا محمه صديق هزاروي

پہلے انسان حضرت آدم علیہ السلام کی تخلیق سے خیروشر کے کراؤکا آغاز ہوگیا تھاجو ہر دور میں جاری رہا اور قیامت تک باقی رہے گابدی کی سب سے بڑی قوت البیس جس کو شیطان کا نام دیا گیا کو قیامت تک مملت دی گئی اور اس نے انسان کو راہ راست سے پھیرنے اور حق سے دور رکھنے کے لئے معمم ارادہ کیا اور قتم کھائی اس لئے وہ خود اور اس کی ذریت اپنے ندموم مشن کی جمیل کے لئے دن رات مرکردال ہے۔

جمال شرکا پھیلاؤ اس قدر زوروں پر ہے وہاں خیر اور تعلق باللہ کے فروغ کے لئے اللہ نے اس قدر محکم اور موثر اہتمام فرمایا کہ بدی اس کے سامنے سرچھکانے پر مجبور ہو جاتی ہے اور اسے خیر کے سامنے اپنی ہے بسی کو سلمنے سخیر کوئی چارہ کار نہیں رہتا سعادت مند نفوس قدسیہ کی عظمت کے اظہار کے لئے یہ فکراؤ بیشہ باتی رہے گا۔

ستیزہ کار رہا ہے انل سے تا امروز چراغ معلقوی سے شرار بولسی

marfat.com

وعوت الى الله يا دعوت اسلام ايك ايها اہم فريف ہے جس كے لئے منتخب افراد كو تاج نبوت سے سرفراز كيا گيا اور پھر جن عالى مرتبت شخصيات نے اس ذمه دارى سے عمدہ برآ ہونے كے لئے اپنے آپ كو پیش كيا وہ وار ثان نبوت كملائے اور ان كو نيابت نبوت كا اعزاز حاصل ہوا۔

اس سے پہلے کہ صوفیاء کرام کے طریق دعوت کے حوالے سے بچھ کہا جائے قرآن مجید کی روشنی میں دعوت سے متعلق چند اہم اور بنیادی باتوں کا تذکرہ ضروری ہے صوفیاء کرام کی دعوت کا منہاج دعوت انبیاء ہے اس لئے اگر قرآن مجید کے حوالے سے یہ اہم باتیں ہمارے اذابان میں جاگزیں ہو جائیں گی تو صوفیاء کرام کے طریق دعوت کو سمجھنا آسان ہو جائے گا۔ قرآن مجید کے مطالعہ سے دعوت کے متعلق درج ذیل چند امور سامنے آتے ہیں۔ مجید کے مطالعہ سے دعوت الی سبیل اللہ محض ایک نفلی امر نہیں بلکہ ایک اہم فریضہ ہے۔

ارشادِ خدادندی ہے۔

أَدْعُ إِلَى سَبِيْلِ رَبِّكَ (١) البيخ رب كى راه كى طرف بلاكير-

ادع امر کا صیغہ سے جو بلا قرینہ واقع ہو تو وجوب کا متقاضی ہو ہا ہے۔ (۲)۔ وعوت الی اللہ وقت کی قید سے آزاد ہے اور سے ایک ہمہ وقتی فریضہ

(۱) حضرت نوع عليه السلام اين دعوت كاذكريول كرتے بيں-

اِنَّىٰ دَعَوْتُ قَوْمِیْ لَیْلاً وَّنَهَارًا (۲) میں نے اپی قوم کو دن رات (اللہ تعالیٰ کی طرف) بلایا۔

(۳)۔ حقیقاً دعوت وہی ہے جو الی اللہ ہو دین سے برگشتہ کرنے اور دین کے نام پر اللہ تعالی نے بی اکرم ملائیل سے نام پر اپنی خواہشات کا پرچار دعوت نہیں۔ اللہ تعالی نے نبی اکرم ملائیل سے فرمایا کمہ دیجئے۔

اَلَيْهِ اَدْعُوْ وَ إِلَيْهِ مَآبِ (٣) مِن اى كى طرف (يعنى الله تعالى بى كى طرف)

marfat.com

بلاتا ہوں اور اس کی طرف لوٹ کر جاتا ہے۔

(۳)- دعوت الى الله ميں أمت كى نجات مقصود ہو ورنہ وہ دعوت على منهاج النبوۃ نہيں- قرآن مجيد حضرت موئ عليہ السلام سے يوں نقل كرتا ہے آپ فرماتے ہيں:-

مَالِيْ أَذْعُوْكُمْ إِلَى النَّجُوةِ وَتَذْعُوْنَنِيْ إِلَى النَّارِه (٣) مجھے كيا ہوا ميں ممالِيْ أَذْعُوْكُمْ إِلَى النَّامِول اور تم مجھے جنم كى طرف بلاتے ہو۔

(۵)۔ مبلغ و داعی کے لئے دعوت کے ساتھ استقامیت اختیار کرنا اور لوگوں

کی خواہش کی بیروی سے بچابھی ضروری ہے ارشاد خداوندی ہے۔

فَلِذَٰلِكَ فَاذُعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَلاَ تُتَّبِعُ أَهُوَ آتُهُمْ ٥ (۵) پس ای دین کی طرف دعوت دیں اور جس طرح تھم دیا گیا استقامت اختیار کریں اور لوگول کی خواہشات پر نہ چلیں۔

(۲)۔ دعوت الی اللہ میں تھمت اور موعظہ حنہ کو پیش رکھنا بھی ضروری ہے تاکہ دعوت موثر اور بامقصد ہو۔ ارشاد خداوندی ہے۔

اُدْعُ اللّٰى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ اَلْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ الْدَعْسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ وَمَا كَ مِنْ اللّٰهِ عَلَمْتُ اور الجَمْعِ وعَظَ كَ هِيَ الْحِسَنُ وَلَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اور اللهِ عَلَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰمِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰمِلْمُ الللّٰهِ الل

(2)- دامی الی اللہ کے لئے ضروری ہے کہ وہ اخلاق عالیہ کا پیکر ہو تاکہ لوگ اس سے دور بھاگنے کی بجائے اس کے قریب آئیں تاکہ ان کو اسلام اور اچھے اخلاق کی دعوت دی جاسکے۔

ارشاد باري تعالي ہے:۔

فَيِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظَا عَلِيْظُ الْقَلْبِ لَاانْفَضُوْا مِنْ حَوْلِكَ ٥- (٤) پس (صرف) الله كى رحمت سے آپ ان كے لئے زم ہو گئے اگر آپ تند مزاج سخت ول ہوتے تو يہ لوگ آپ كے آس پاس سے منتشر

marfat.com

ہو جاتے۔

(۸)۔ دین حق کے دائی کے لئے ضروری ہے کہ وہ محض رضائے فداوندی کے لئے دعوت الی اللہ کا فریضہ انجام دے اور کسی فتم کالالی اس کے دل میں جگہ نہ بنائے قرآن مجید کی متعدد آیات میں انبیاء کرام کا فرداً فرداً یہ اعلان فرکور ہے کہ میں دعوت و تبلیغ دین پر تم سے اُجرت نہیں مانگا۔ میرا اُجر تو اس کے پاس ہے جس نے مجھے پیدا کیا ہے سرکار دو عالم میں تاکی کو اس بات کا تحکم دیتے ہوئے فالق کا ننات نے ارشاد فرمایا:۔

قُلُ لاَّ أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي (٨) آبِ فرا و يَجْهُ مِن اس (تبليغ و دعوت) برتم سے كوئى آجر نہيں مائكما بال اپنے رشتہ داروں كى محبت (جابتا ہوں)

دین حق کا دائی حفاظت خداوندی کے حصن حصین میں ہوتا ہے جس کا تقاضا ہے ہے کہ دائی اللہ کو اپنا فریضہ انجام دینے کے لئے ہر حتم کے خوف اور ملامت سے بے نیاز ہو کر میدان وعوت میں اُترنا چاہیئے اللہ تعالیٰ نے اسلام کے سب سے بڑے دائی اور مبلغ اعظم حضرت محمہ مصطفیٰ ما تقائی کو مخاطب کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:۔

یا آیگها الرَّسُولُ بَلِغُ مَا أُنْوِلَ اِلَیْكَ مِنْ رَّبِكَ وَانْ لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ مَ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ الناسِ مد (٩) اے رسول مَلْ اَلَهُ اَ بَنِهَا وَ بَحِهُ وَ بَحِهُ مَا اللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ الناسِ مد (٩) اے رسول مَلْ اَلَهُ اَ بَنِهَا وَ بَحِهُ مِورَدُكُارِ كَى جانب سے أَكُر آبِ نے الله بو الله عَلَى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى آبِ كو لوگول (ك كيا تو آپ نے الله تعالى كا پيام نہيں بنها اور الله تعالى آب كو لوگول (ك شر) سے بجائے گا۔

محویا بطور خلاصہ یوں کہا جا سکتا ہے کہ نیابت رسالت میں وعوت الی اللہ کا اہم فریضہ انجام دینے والے اور اس منصب عظیم پر فائز ہونے والے رجال عظیم کا فرض ہے کہ دعوت الی اللہ ایسے کار خیرکے لئے اپنے شب و روز وقف

marfat.com

کیں 'مقصد دعوت تقریب خداوندی اور صراط متنقیم پر گامزن کرنا ہو' اُمت مسلمہ کی نجات پین نظر ہو استقامت کو شعار بتایا جائے اور لوگوں کی خواہشات سے منہ موڑا جائے تکمت و موظلت حسنہ کا انداز اختیار کیا جائے 'گفتگو میں مطاس اور دل کشادہ ہو نہ تو دعوت اسلام کا مقصد دولت کا حصول اور لالج ہو اور نہ اخقاق حق کے سلسلے میں کسی لومتہ لائم کی پرواہ ہو بلکہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے حاصل ہونے والی حفاظت پر مکمل اعتاد ہونا چاہیے۔

جب تک دور نبوت کی ضیاپاشیوں سے معاشرہ منور رہا اور اس کے بعد ظافت علی منصاح النبوت کی روشنی نے ایک جمال کو روشن کیئے رکھا اس وقت تک نہ تو عقائد میں بگاڑ پیدا ہوا'نہ اقتدار ہوس زر' جلب منععت اور عیاشی کا ذریعہ بنا اور نہ دولت ونیا کی محبت نے اختلاف و اختثار کو جنم دیا بلکہ خوف خدا اور گر آخرت کا غلبہ رہا۔ اس لئے اس سنری دور میں خود حکمران وقت ہی مبلغ تھا بلکہ اس کی سادہ اور زیب و زینت سے پاک زندگی دعوت الی اللہ اور تبلغ اسلام کا بہت بڑا ذریعہ تھی۔

اس مخصوص دور اور خیرالقرون کے بعد جو حالات جنم لینے والے تھے مرکار دو عالم ماڑ کی نے خود ان کی نشاند هی فرمائی اور اُمت مسلمہ کو اس کی بلاکت آفرینیوں سے آگاہ فرمایا بلکہ یوں کما جائے تو نامناسب نہ ہو گاکہ آپ نے آنے والے داعیان اسلام اور مبلغین دین کے لئے سب سے اہم دائرہ دعوت و تبلیغ کی بھی نشاند همی فرما دی آپ نے فرمایا:۔

مَا أَخْشَى عَلَيْكُمْ الْفَقْرَ وَلَكُنْ أَخْشَى عَلَيْكُمْ أَنْ تَبْسُطَ الدُّنِيَا عَلَيْكُمْ أَنْ تَبْسُطَ الدُّنِيَا عَلَيْكُمْ فَتَنَا فَسُوْهَا كَمَا عَلَيْكُمْ فَتَنَا فَسُوْهَا كَمَا عَلَيْكُمْ فَتَنَا فَسُوْهَا كَمَا تَنَافُسُوْهَا فَنَهْ لَكُمُ كُمْ كَمَا أَهْلَكُنْهُمْ (١٠) مجھے تم پر مخاجی کا خوف نمیں لیکن مجھے تمارے بارے میں اس بات کا خوف ہے کہ تم پر دنیا اس طرح کی سے پہلے لوگوں پر کشادہ کی گئی اور ان کی کشادہ کر دی جائے جس طرح تم سے پہلے لوگوں پر کشادہ کی گئی اور ان کی

marfat.com

طرح تہمارے درمیان بھی مقابلہ شروع ہو جائے اور جس طرح اس ونیانے ان کو ہلاک کیا تہمیں بھی ہلاک کر دے۔

تاریخ دعوت کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ جب خلافت ملوکت ہیں تبدیلی ہوئی اور ایک طرف نظام حکومت قرآن و سنت کے رائے سے بُنا گیا اور دو سری جانب اقتدار کی ہوس اور رسہ کئی نے حکرانوں کو ملت کی اصلاح سے غافل کیا تو نتیجتا تین فتم کی خرابیوں نے جنم لیا جن کے ازالے کے لئے صوفیاء کرام میدان عمل میں نگلے ہی وجہ ہے کہ جب حضرت عمرین عبدالعزیر" کا دور حکومت تھا جو در حقیقت خلافت راشدہ کا ایک عکس جمیل تھا تو اصلاح کی تمام تر ذمہ داری خود حکومت وقت نے اپ ذمہ لے رکمی تھی اور الگ سے صوفیاء کرام کو اس مشن کی جمیل کے لئے خصوصی جدوجہد کی ضرورت نہ سے صوفیاء کرام کو اس مشن کی جمیل کے لئے خصوصی جدوجہد کی ضرورت نہ تھی اگرچہ انہوں نے اس دور میں بھی اپنا فرض منھی پورا کرنے میں کوئی کسر آٹھا نہ رکھی تھی۔

اس سے پہلے کہ تین بنیادی خرابوں کی نشاند می اور ان کے قلع قلع کے لئے چند اہم مبلغین و داعیان اسلام کا تذکرہ کیا جائے حضرت عمر بن عبدالعزیر "کی دعوت الی اللہ سے متعلق کاوشوں کی ایک جھلک پیش کرنا ضروری ہے جس سے اس بات کو سمجھنا آسان ہو جائے گا کہ ان کا دور حکومت نظام مملکت کے حوالے سے ایک سنری دور تھا۔ آپ نے ظافت کے ابتدائی ونول میں ایک سنتی فرمان جاری کیا جس میں فرماتے ہیں:۔

"اسلام کے پہلے حدود و قوانین ہیں جو ان پر عمل کرے گا اس کے ایمان نامکس کرے گا اس کے ایمان کی شخیل ہوگی اور جو عمل نہیں کرے گا اس کا ایمان نامکس رہ جائے گا اگر زندگی نے وفاکی تو میں تہیں ان کی تعلیم دول گا اور تہیں ان پر چلاؤل گا اگر زندگی نے وفاکی تو میں تہیں ان کی تعلیم دول گا اور تہیں ان پر چلاؤل گا اگر اس سے پہلے میرا وقت آگیا تو تہمارے درمیان رہنے پر پچھ حریص بھی نہیں ہوں۔(۱۱)

marfat.com

تاریخ طبری میں مرقوم ہے۔

"حضرت عمر بن عبد العزیز" کے زمانے میں نوافل و طاعات (اور) ذکر و
تذکرہ گفتگو اور مجلول کا موضوع بن گیا جہاں چار آدمی جمع ہوئے تو ایک
دو سرے سے پوچھتے کہ رات کو تہمارا کیا پڑھنے کا معمول ہے تم نے گنا قرآن
پاک یاد کیا ہے تم قرآن پاک کب خم کرو گے اور کب خم کیا تھا اور مہینے میں
کتنے روزے رکھتے ہو۔" (۱۲)

جس طرح پہلے عرض کیا گیا حکم انوں کی ہے اعتدالیاں معاشرتی بگاڑ کا ذرایعہ بنیں عمد اموی میں جابلی رجمانات و اثرات کے حوالے سید ابوالحن علی ندوی نے تاریخ وعوت و عزیمت " میں ذکر کیا ہے کہ۔۔۔ حکومت کا محور جس پر اس کا پورا نظام گروش کرتا تھا کتاب و سنت نہ رہا بلکہ عربی سیاست اور مصالح مکی بن گیا تفاخر اور عربی عصبیت کی روح جس کو اسلام نے شرید رکر دیا تھا اور جو بادیہ عرب میں پناہ گزیں تھی پھرواپس آگئی قبائلی غرور' خاندانی جنبہ مااور جو بادیہ عرب میں پناہ گزیں تھی کھرواپس آگئی قبائلی غرور' خاندانی جنبہ داری ' اعزہ پروری جو خلافت راشدہ میں سخت عیب اور معصیت شار ہوتی داری' ہزاور محاس بن گئے اعمال و اخلاق کے محرکات (بجائے اجر و ثواب کے) جابلی ناموری' مدح و تعربیف اور تفوق ہو گئے۔

--- مزيد لکما ہے:-

گانا سننے کا ذوق اور موسیقی کا انہاک حد کو پہنچ گیا تھا حکومت کی غلط روی اور اہل حکومت کی بے دین زندگی سے پوری اسلامی سوسائٹ متاثر ہو رہی تھی۔۔۔۔(۱۳)

تاریخ دعوت و عزیمت کے صفحات اگرچہ ان تمام نفوس قدسیہ کے اصلاحی تبلیغی اور دعوت الی اللہ پر مبنی کارناموں کے ذکر سے منور ہیں لیکن ان میں بعض شخصیات چار دانگ عالم میں اس لئے شمرت یافتہ ہیں کہ انہوں نے محاشرے میں بگاڑ پیدا کرنے والی کلیدی خرابیوں کا سراغ لگایا اور ان کے قلع

marfat.com

تم کے لئے بھرپور جدوجہد کر کے ملت اسلامیہ کو تقریب خداوندی عمل بالقرآن اور سنت رسول ملڑ کھیا کی پیروی کی دعوت دی۔

یوں تو معاشرہ بے شار خرابیوں کی آماجگاہ بنا اور بیہ سلسلہ آج تک جاری ہے بلکہ جاری رہے گا لیکن تفصیل سے ہٹ کر دیکھا جائے تو تمام خرابیوں کی بنیاد تین باتیں ہیں۔

(۱)۔ نظام حکومت کا قرآن و سنت کی تعلیمات سے تصاوم

(۲)۔ عقائد میں خواہشات کا عمل وخل

(m)۔ دنیوی مال و متاع سے محبت اور آخرت سے غفلت

دعوت الى الله كا فريضه انجام دينے والى شخصيات نے بحيشه ان امور كو پيش نظر ركھا حضرت حسين رضى الله تعالى عنه سے لے كر حضرت مجدد الف ان " مضرت حسن بھرى " سے حضرت خواجه غلام محى الدين غزنوى " تك اور حضرت امام محمد بن حنبل " سے حضرت امام احمد رضا بر ملوى " اور حضرت خواجه بير مرعلى شاه " تك جو بھى شخصيات وعوت و ارشاد اور تبليغ و اصلاح ك بير مرعلى شاه " تك جو بھى شخصيات وعوت و ارشاد اور تبليغ و اصلاح ك والے سے أفق اسلام پر نمودار ہوئيں ان كى خدمات كا محور بنيادى طور پر يمى امور بس -

حفرت عربن عبدالعزیز نے پہلی صدی عیسوی میں معفرت خواجہ حسن الهری "اور حفرت امام احمد بن حفیل " نے دو سری صدی ہجری میں حفرت امام الهدی " نے تیسری صدی ہجری میں حفرت الوالحن اشعری " نے تیسری صدی ہجری میں حضرت الوالمنعور ماتریدی " نے چو تقی صدی ہجری میں حضرت امام غزالی "اور حضرت غوث اعظم شخ عبدالقادر جیلانی " نے پانچویں صدی ہجری میں حضرت مولانا جلال الدین روی آ نے ساتویں ہجری میں اپنے انداز میں اسلامی نظام حکومت کے قیام ' من گھڑت عقائد کے خاتے ور اسلامی عقائد کے تحفظ و تروی اور دنیا کی بے ثباتی اور اخروی حقیقی زندگی کی پائیداری و دوام کا درس دیتے ہوئے دولت کی ہوس سے پیدا

marfat.com

ہونے والے باہمی مناقشات کے خاتمے کے لئے جو نمایاں کو ششیں کی ہیں وہ تاریخ کا ایک فیمتی سرمایہ ہے۔ حضرت حسن بصری مرماتے ہیں۔

ہائے افسوس لوگوں کو اُمیدوں اور خیالی منصوبوں نے غارت کیا زبانی
باتیں ہیں عمل کا نام و نشان نہیں علم صبر کے بغیر اور ایمان بلایقین ہے۔ (فرمایا)
انہوں ان پہلے حرام کیا پھر حلال کر لیا تمہارا دین کیا ہے زبان کا ایک چھخارہ۔ اگر
پوچھا جاتا ہے کہ روز حساب پر تمہارا یقین ہے تو جواب ملتا ہے کہ ہاں ہاں فتم
ہو۔ (۱۳)

حضرت حسن بھری جو اپنے زمانے میں حق گوئی و بیبائی اور اظاتی جرات و شجاعت میں بھی ممتاز ہے اس لئے انہوں نے ظیفہ دفت بزید بن عبدالملک پر برطا تقید کی ایک موقع پر درس کے دوران کسی شخص نے سوال کیا کہ اس زمانے کے فتن (بزید ابن عبدالملک اور ابن الاشعت کی شورش) کے متعلق آپ کی کیا رائے ہے انہول نے فرمایا: نہ اس کا ساتھ دو نہ اس کا اور امیرالمومنین کا؟ یہ سن کر آپ غصہ میں آگئے پھرہاتھ کا ایک شامی نے کما اور امیرالمومنین کا بال نہ امیرالمومنین کا "

حفرت حسن بھری اس وقت میدان عمل میں نکلے اور اُمت مسلمہ کی وی قیادت کا منصب سنبھالا جب حفرت عمر بن عبدالعزیز کے بعد حکومت نے بہلے والا روپ اپنالیا تھا اور جاہلیت نے اپنے پنج مضبوطی سے گاڑ گئے تھے۔ مخصی اور موروثی حکومت اور دولت کی فراوانی کی وجہ سے اسلامی معاشرہ نفاق کا شکار ہو چکا تھا۔

یہ ایک حقیقت ہے کہ دولت کی فراوانی بگاڑ کی راہ ہموار کرتی ہے سرکار دو عالم ملڑ تھی است بھی اُمت کے لئے ای خدشہ کا اظہار فرمایا تھا۔ چنانچہ

marfat.com

بنوامیہ کے بعد جب عبای خلافت کا دور آیا تو دولت کی رمیل پیل کا یہ حال بھا کہ ابن خلدون کے مطابق ہارون الرشید کے زمانے میں سلطنت عباسہ کی سالانہ آمدنی سات ہزار پانچ سو قنظار بعنی سات کروڑ ڈیڑھ لاکھ دینار سے زیادہ تھی اسی وجہ سے ساری دنیا کا سامان عیش و عشرت 'اہل کمال' صناع و مغی' غلام' لونڈیاں اور دیگر سامان تغیش مرکز بعنی بغداد میں جمع ہو گیا دولت کی فرادانی اور عجمیوں کے اختلاط سے تمدن کی تمام خرابیاں اور بے اعتدالیاں اس مرکز اسلام میں شروع ہو گئی تھیں۔ مامون کی شادی کے حال میں لکھا ہے اس مرکز اسلام میں شروع ہو گئی تھیں۔ مامون کی شادی کے حال میں لکھا ہے

مامون مع خاندان شاهی دارکان دولت و کل فوج و تمام افران کمی و خدام حسن بن سل (وزیراعظم جو دلمن کا باپ تفا) کا مهمان ہوا برابر انیس دن خدام حسن بن سل (وزیراعظم جو دلمن کا باپ تفا) کا مهمان ہوا برابر انیس دن تک اس عظیم الشان بارات کی الی فیاضانہ حوصلہ سے مهمانداری کی گئی کہ ادنیٰ سے ادنیٰ آدمی بھی چند روز کے لئے امیرانہ زندگی بسر کر لے خاندان باشم و افسران فوج اور تمام عمدیداران سلطنت پر مشک و عزم کی بزاروں گولیان جن پر کاعذ لیٹے ہوئے سے اور جر کاغذ پر نقذ 'لونڈی' غلام' الملک' خلعت بس پر کاعذ لیٹے ہوئے سے اور جر کاغذ پر نقذ 'لونڈی' غلام' الملک' خلعت اس پر گھوڑا) جاگیر وغیرہ کی ایک خاص تعداد کھی ہوئی تھی' نار کئیں اور عام لوٹ میں یہ فیاضانہ تھم تھا کہ جس کے جسے جو گوئی آئے اس میں جو پچھ عام لوٹ میں یہ فیاضانہ تھم تھا کہ جس کے جسے جو گوئی آئے اس میں جو پچھ

ان حالات میں حضرت عبداللہ بن مبارک" ، حضرت سفیان توری" ، حضرت نفیل بن عیاض" ، حضرت جنید بغدادی" ، حضرت معروف کرخی" اور حضرت بشرحانی" ایسی عظیم روحانی شخصیات نے اصلاح کا فریضہ انجام دیا اور اس کام کو اپنا مقصد حیات قرار دیا یہ لوگ اس قدر بے لوث ، زاہم ، پیکر استغناء اور ایثار و بے نغسی کا مجسمہ تھے کہ ان کی تعلیمات اور اخلاق سے متاثر ہو کر بے شار غیر مسلم حلقہ بگوش اسلام ہوئے۔

marfat.com

اس دور کے اعتقادی فتوں میں سب سے بڑا فتنہ ظل قرآن کا فتنہ تھا۔
یونانی فلفہ اور اعتزال ہارون کی سربرستی ہی میں پروان چڑھے مامون جو یونانی
فلفہ اور عقلیت سے مرعوب تھا' کے زمانے میں معتزلہ کو عروج حاصل ہوا اور
قاضی ابن داؤد کی بدولت جو سلطنت عباسیہ کا قاضی القصاة ہوگیا تھا اور
معتزلہ کے افکار کا پرجوش داعی و مبلغ تھا ندہب اعتزال کو حکومت وقت کی
سربرستی اور جمایت حاصل ہوگئ تھی۔ خود مامون کے اندر بھی یہ جذبہ موجود
تھااس لئے اس کے دربار اور مزاج پر معتزلہ حاوی تھے۔

عقیدہ خلق قرآن اس وقت معتزلہ کا شعار اور کفرو ایمان کا معیار بن گیا تھا اس مسکلہ میں محدثین معتزلہ کے حریف اور مدمقابل تھے ان کی نمائندگی کے لئے حضرت امام احمد بن حنبل "میدان میں نکلے۔

تفصیلی گفتگو سے اجتناب کرتے ہوئے یہاں اتنا بیان کر دینا کافی ہے کہ معزت امام احمد بن حنبل کو اس حق پر مبنی موقف سے ہٹانے کی بھرپور کوشش کی گئی ڈرایا گیا' لالچ دیا گیا مناظرے کیئے گئے لیکن جب آپ نے راہ حق سے کنارہ کشی کو قبول نہ فرمایا تو آپ کو کو ڈے لگائے گئے۔

آپ کو اٹھا کیس مینے تک قیدوبرد میں رکھا گیا اور تیتیس یا چونتیں کو ڑے لگائے گئے ابوالعباس الرقی کہتے ہیں جب حضرت امام احمد "رقہ میں قید تنے تو لوگوں نے ان کو سمجھانا چاہا اور بچاؤ کے حوالے سے احادیث سنائیں تو آپ نے فرمایا حضرت خباب رضی اللہ تعالی عنہ کی حدیث کا کیا جواب دو گے جس میں کما گیا ہے کہ گزشتہ زمانے ہیں ایسے ایسے لوگ تھے جن کے سر پر آراو کدال چلایا گیا بھر بھی وہ ایپنے دین سے نہیں ہے۔

یہ من کرلوگ ناأمید ہو گئے اور سمجھ گئے کہ وہ اپنے مسلک سے نہیں ہٹیں کہ مسلک سے نہیں ہٹیں گئے حضرت امام احمد بن حنبل " نے بیہ سب تکالیف برداشت کیس لیکن اس عظیم فتنہ کی سرکونی کر کے امت کو اس کے دلدل میں بھننے سے بچایا اور

#### marfat.com

دعوت الی اللہ کا وہ نقشہ دنیائے اسلام کے سامنے پیش جس کی کوئی مثال نہیں۔

اگرچہ معقم اور وا ٹق کے انقال پر معزلہ کا زور ٹوٹ گیا لیکن عقلیت اور نے طریقہ بحث کی طرف محدثین اور علاء کی عدم توجہ اور معزلہ کی عقل او فلسفہ کی بنیاد پر گفتگو سے عام لوگ تو در کنار خود محدثین کے تلانمہ مرعوب ہو رہے تھے اور یہ صورت حال دبنی و قار اور سنت کے لئے بخت خطرناک تھی ان حالات میں حضرت شخ ابوالحن اشعری "اور امام ابوالمنعور ما تریدی "جیسی بلند پایہ علمی شخصیات نے معزلہ کا منہ تو ٹر جواب دیا۔ ان دونوں نامور بلند پایہ علمی شخصیات نے معزلہ کا منہ تو ٹر جواب دیا۔ ان دونوں نامور شخصیتوں نے معزلہ روافض اور قراملہ کے رو میں نمایت علمی و ادبی کیا بیل شخصیتوں نے معزلہ روافض اور قراملہ کے رو میں نمایت علمی و ادبی کیا بیل شخصیتوں نے معزلہ روافش اور قراملہ کے رو میں نمایت علمی و ادبی کیا بیل گائیں۔ علمی و زبنی قیادت معزلہ کے ہاتھ میں آ

ای دور کا ایک فتنہ باطنیت کا فتنہ تھا جس کے دائی اور بانی ان قوموں کے افراد سے جو مسلمانوں کے ہاتھ اپنا اقتدار کھو چکے سے گویا وہ اسلام سے بدلہ لینا چاہتے سے انہوں نے اس کلتے پر زور دیا کہ ہر لفظ کا ایک ظاہری معنی ہوتا ہے اور دو سرا حقیق یا باطنی ' چنانچہ انہوں نے کمنا شروع کر دیا کہ نی اس ذات کا نام ہے جس پر قوت قدسیہ صافیہ کا فیضان ہو جبریل کسی جستی کا نام نہیں صرف فیضان کا نام ہے اس طرح آخرت ' زکوہ ' جنابت 'طمارت وغیرہ امور کی من مانی تشریح کی۔

چنانچہ اس وقت الی شخصیت میدان میں آئی جے علوم عقلیہ و نقلیہ دونوں میں پوری بھیرت اور دستگاہ حاصل تھی وہ تمام علوم میں جمتدانہ نظر اور خود اپنا مقام رکھتے تھے۔ وہ حضرت امام غزالی کی نمایت وقع علمی و روحانی شخصیت تھی۔ دعوت الی اللہ کے سلسلے میں حضرت امام غزالی کی احیاء علوم شخصیت تھی۔ دعوت الی اللہ کے سلسلے میں حضرت امام غزالی کی احیاء علوم

. marfat.com

الدین نمایت جامع تھنیف ہے جس میں آپ نے دنیا کی بے باقی کو واضح کیا،
حکرانوں اور عافل علاء و صوفیاء کو جھنجو ڈا اور ان کو ان کا فرض منصی یاد
دلایا۔۔۔ شروع شروع میں جب جوانی کا دور تھا تو آپ مختلف گروہوں سے
متاثر تھے لیکن جب تحقیقی مطالعہ کے بعد حقیقت واضح ہوتی گئی تو آپ ان تمام
فرقوں کے خلاف سینہ سپر ہو گئے۔ آپ اپ فکری سفر کا ذکر کرتے ہوئے کہتے
ہوئے کہتے۔

پھر میں نے عقلیات پر غور کیا تو وہ مجھے حسابت سے بھی زیادہ مشکوک اور کرور نظر آئے تقریباً دو مینے تک میری ہے ارتیابی کیفیت رہی اور مجھ پر سوفسطائیت کا غلبہ رہا پھر اللہ تعالی نے مجھے اس بیاری سے شفا دی اور فبعیت صحت و اعتدال پر آئی اور بد بہیات عقلی پر اظمینان ہو گیا۔۔۔ اس مرض سے شفایاب ہونے کے بعد اب میرے سامنے چارگروہ تھے جو طالب حق معلوم ہوتے تھے متنامین جو اہل عقل و نظر ہونے کے مدی تھے 'باطنیہ جن کا دعویٰ تھا انسان کے پاس خاص تعلیمات و امرار ہیں۔ اور انہوں نے براہ راست امام معصوم سے علم حقائق حاصل کیا قلاسفہ جن کا کہنا ہے کہ وہی اہل منطق و استدالل ہیں اور صوفیاء جو اپنے آپ کو صاحب کشف و شہود کہتے ہیں۔۔۔

آپ فرماتے ہیں۔۔۔ میں نے ہر گروہ کی رائے اور خیالات کا مطالعہ کیا تو کسی سے بھی مطمئن نہ ہوا۔۔۔ پھر ان چاروں گروہوں کے نظریات کا تجزیہ کرنے کے بعد کہتے ہیں۔

علم کلام--- اگرچہ یہ فن اپنے مقصد کو پورا کرتا ہے لیکن میری تسلی کے لئے یہ کافی نمیں۔۔۔

فلفہ:- میرے علقہ درس میں تین تین سوطالب ہوتے ہیں پھر بھی میں نے فلفہ کے مطالعہ کے لئے دفت نکالا اور دو سال کے اندر اندر میں نے ان کے تمام علوم کا مطالعہ کر ڈالا تفصیل ذکر کرنے کے بعد لکھتے ہیں۔۔۔ غرض

marfat.com

میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ فلسفہ سے میری تشفی نسیں ہو گی اور عقل تنا تمام مقاصد کا احاطہ نہیں کر سکتی۔

باطنیہ: ۔۔۔ باطنیہ تو مجھے اپنی کتاب مستظہری کی تالیف کے سلط میں ان کے ذہب کا مطالعہ کرنے کا اچھی طرح موقع ملا میں نے دیکھا کہ ان کے عقائد کا دارو مدار امام وقت کی تعلیم پر ہے لیکن امام وقت کا وجود اور اس کی صدافت خود مختاج دلیل ہے اور یہ دونوں حد درجہ مشتبہ ہیں۔ تصوف ہوا مرف تصوف باتی رہ گیا میں ہمہ تن تصوف کی طرف متوجہ ہوا

تصوف:۔ اب صرف تصوف ہاتی رہ کیا میں ہمہ تن تصوف کی طرف متوجہ ہوا تصوف علمی بھی ہے اور عملی بھی۔ میرے لئے علم کا معاملہ آسان تھا۔ آگے کتب تصوف کا مطالعہ کا ذکر کرنے کے بعد نتیجہ یوں نکالتے ہیں۔

"جھ پر اچھی طرح واضح ہو چکا تھا کہ سعادت اخروی کی صورت صرف یہ ہے کہ تقوی افتیار کیا جائے اور نفس کو اس کی خواہشات سے روکا جائے اور ان کی خواہشات سے روکا جائے اور اس کی خواہشات کے میلان و اور اس کی تدبیر یہ ہے کہ وارفانی سے بے رخبتی 'آخرت کی طرف میلان و کشش اور پوری کیسوئی کے ساتھ توجہ دلی اللہ کے ذریعے قلب کا علاقہ دنیا سے ٹوٹ جائے۔۔۔

آپ نے اس مقصد کے لئے خلوت اختیار کی (تفصیل المنقد من الفلال میں) حضرت امام غزالی البیخ رب سے لولگانے اور باطنی جلا کے حصول کے لئے خلوت کو اختیار کر بچکے تھے لیکن چو نکہ اسلام اور مسلمانوں کو اس وقت ان جیسی موزوں شخصیت کی ضرورت تھی' اس لئے انہوں نے نیابت رسول مردوں عمل میں نکلنے کا فیصلہ کیا اس سلسلے میں فرماتے ہیں:

میں نے دیکھا کہ فلفہ کے اثرات سے بہت سے معیان تصوف کی میں نے دیکھا کہ فلفہ کے اثرات سے بہت سے معیان تصوف کی گراہی بہت سے علماء کی بے عملی اور مشکلمین کی غلط اور کمزور نمائندگی کی وجہ سے اکثر طبقات کا ایمان متزلزل ہو چکا ہے اور عقائد پر اچھا خاصا اثر پڑ چکا ہے بہت سے فلفہ زدہ لوگ ظاہری احکام کے پابند بھی ہیں لیکن نبوت اور دین پر بہت سے فلفہ زدہ لوگ ظاہری احکام کے پابند بھی ہیں لیکن نبوت اور دین پر

marfat.com

ان کا ایمان نہیں۔ بعض لوگ محض جسمانی ورزش کے خیال سے نماز پڑھتے ہیں۔۔۔ یہ تمام باتیں دیکھ کر میرے دل میں شدت سے احساس پیدا ہوا کہ مجھے اصلاح کا کام کرنا چاہئے کیونکہ میں نے دیکھا کہ میں ان شخصیات کو رد کرنے کی صلاحیت رکھتا ہوں اور باآسانی اس پر قادر ہوں یماں تک کہ ان لوگوں کی پردہ دری مجھے اپنے مطالعہ اور ان کے علوم سے گری واقفیت کی وجہ سے پانی بلانے سے بھی زیادہ آسان ہوتی ہے ہی وقت کا فریضہ ہے میں نے اپنی بلانے سے بھی زیادہ آسان ہوتی ہے ہی وقت کا فریضہ ہے میں نے اپنی بلانے سے بھی زیادہ آسان ہوتی ہے ہی وقت کا فریضہ ہے میں نے اپنی جائے دل میں کما کہ تجھے خلوت عرائت کب جائز ہے؟ مرض پھیل گیا ہے اور طبیب خود بھار ہیں اللہ کی مخلوق ہلاکت کے کنارے پر پہنچ گئی ہے۔

یہ ایک طویل گفتگو ہے حضرت امام غزالی آکے اس مندرجہ بالا کلام کو مشعل راہ بنایا جائے تو حالات بدل سکتے ہیں موجودہ دور کی روحانی پیماندگی ار انحطاط کا خاتمہ ہو سکتا ہے۔

حضرت المام غزالی کی اس گفتگو سے تین باتیں خاص طور پر سامنے آتی ہیں۔

(۱)۔ ہر دور کے صوفی کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے دور کے فتنوں سے آگاہ ہو محض اندھی تقلید ہیں اپنے وفت کے فتنوں سے چثم پوشی نہ کرے۔

(۲)۔ ان فتنوں کا کمل طور پر مطالعہ کرے اور ان سے خوب آگاہ ہو اور پھر دین کے حوالے سے ان کے روکی بحربور مطاحیت حاصل کرے۔

دین کے حوالے سے ان کے روکی بحربور مطاحیت حاصل کرے۔

(۳)۔ فتنوں کے دور میں خلوت گوشہ لٹینی اختیار کرنے کی بجائے میدان عمل میں نکلے اور جس طرح ممکن ہو تحریر 'تصنیف وغیرہ کے ذریعے ان فتنوں کا قلع میں نکلے اور جس طرح ممکن ہو تحریر 'تصنیف وغیرہ کے ذریعے ان فتنوں کا قلع میں نگلے اور جس طرح ممکن ہو تحریر 'تصنیف وغیرہ کے ذریعے ان فتنوں کا قلع میں نگلے اور جس طرح ممکن ہو تحریر 'تصنیف وغیرہ کے ذریعے ان فتنوں کا قلع میں نگلے اور جس طرح ممکن ہو تحریر 'تصنیف وغیرہ کے ذریعے ان فتنوں کا قلع میں نگلے اور جس طرح ممکن ہو تحریر 'تصنیف وغیرہ کے ذریعے ان فتنوں کا قلع

جس سال حضرت امام غزالی تلاش حق میں بغداد کو خیر آباد کہتے ہیں اس سال دنیائے اسلام کے عظیم مبلغ مصلح اور سرتاج اولیاء حضرت غوث اعظم شخ عبدالقادر جیلانی اٹھارہ سال کی عمر میں بغداد شریف آئے اور آپ نے علوم دینیه کی کماحقہ تحصیل کے بعد بیک وقت اصلاح و ارشاد اور تدریس

marfat.com

کو اختیار فرمایا:۔

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی " نے بغداد میں تمتر سال گزارے اور پانچ عبای خلفاء آپ کی نظروں کے سامنے کیے بعد دیگرے سند خلافت پر بیٹے آپ کے دور میں سلحوتی سلاطین اور عبای خلفاء کی باہمی کش کمش پورے عروج پر تھی سیہ سلاطین عباس حکومت پر ابنا اقتدار قائم کرنا چاہتے تھے اور اس کے لئے کوشاں تھے اس تسلسل میں کئی بار مسلمانوں کا خون بھی بمایا گیا۔۔۔

ان حالات میں حضرت غوث اعظم " نے نفاق اور حب دنیا کی تحقیر و تذلیل' ایمانی شعور کے احیاء' عقیدہ آخرت کی یاددہانی' اور اس دنیائے فانی کی بہت ' توحید خالص اور اخلاص کی بے باتی کے مقابلے میں حیات جاودانی کی اہمیت' توحید خالص اور اخلاص کامل کو اپنی دعوت کی بنیاد بنایا آپ کے مواعظ دلوں پر بجل کی طرح اثر کرتے سے اور اُمت مسلمہ کی خوش قتمتی ہے کہ یہ مواعظ آج بھی الفتح الربانی اور فتوح الغیب کی صورت میں موجود ہیں۔ اور ان کا اثر آج بھی ای طرح تازہ ہے۔

حضرت مولاتا جلال الدین روی کی مثنوی حالات حاضرہ کی پر کھ اور اصلاح اُمت کے سلسلے میں ایک بهترین کاوش ہے انہوں نے اپنے اشعار میں محفل عقل پر بحروسہ کرنے والے ' باطن کے منکرین اور محض ظاہر کو سب پچھ سمحف والوں کا رد کیا عشق کی تعلیم دی لیکن اس کے ساتھ ساتھ عمل کی طرف بھی توجہ دلائی مثنوی شریف میں مثالوں کے ذریعے دعوت الی اللہ کی راہ کو اپنا کر تغییم دین کو آسان کیا۔

آپ فرماتے ہیں:۔

چونکہ ظاہر ہاگر محتد احقان آن دقائق شد اذبیٹاں بس نمال

marfat.com

لا جرم مجوب گشتند از غرض کہ دقیقہ فوت شد در مفترض عشق کے ہارے میں کہتے ہیں:۔

اذ محبت تلما شیرین شود وز محبت مسما زرین شود از محبت درد باصافی شود وز محبت درد باشافی شود وز محبت درد باشافی شود

کویا آپ جہاں عشق اللی کی دعوت دیتے ہیں وہاں انسانوں کی باہمی محبت کو انتشار اختلاف اور جھڑوں کے خاتے کے لئے ایک بہترین تریاق قرار دیتے ہیں۔ معنرت رومی خواہشات کے پجاریوں کو درجہ انسانیت سے گرے ہوئے قرار دیتے ہیں اور فرماتے ہیں:

إِنْ نَه مَرْدَانَنَدُ آيْن هَا صَوْرَتْ آنَدُ مَرْدَ بَانَانَ آنَدُ وكُشْتَه شَهْوَتْ آنَد

چونکہ اس مخضر مقالہ میں طویل مختگو کی مخبائش نہیں اس لئے تاریخی حوالے سے مزید چند سطور پر اکتفا کرتے ہوئے آخر میں اس تاریخی پس منظر کا متجہ قار کین کی خدمت میں چیش کیا جائے گا۔

حضرت مجدد الف ٹانی ؓ نے اپنے دور میں جس فتنے کا مقابلہ کیا وہ بہت بڑا فتنہ تھا اکبری مجون مرکب دین اللی کے خلاف میدان جنگ میں اُر کر حضرت مجدد الف ٹانی ؓ نے دین اسلام میں ملادث کی سازش کا قلع تمح کیا اور حضرت المام احمد رضا بریلوی ؓ نے نقذیس خداوندی اور عصمت انبیاء کے خلاف اُنھنے المام احمد رضا بریلوی ؓ نے نقذیس خداوندی اور عصمت انبیاء کے خلاف اُنھنے

marfat.com

والی بڑی سازش کا مردانہ وار مقابلہ کیا اور مقام مصطفیٰ میں اُلیے کا تحفظ کر کے ملت اسلامیہ پر جو احسان عظیم کیا تھا وہ رہتی دنیا تک یاد رہے گا حضرت خواجہ پیر مهر علی " نے انگریز کی ایک دو سری سازش جو فتنہ انکار ختم نبوت کی صورت میں ظاہر ہوئی اس کا پر وہ اس طرح چاک کیا کہ مرزا قادیانی اور اس کی ذریت کو اینے آقاؤں کے دامن میں پناہ لینے کے سواکوئی چارہ کار نظرنہ آیا۔

تاریخ دعوت و عزیمت کی ایک مخفر می جھلک سے جہاں ان نفوس قدسیہ کی خدمت جلیلہ اور طریق دعوت سے آگائی ہوتی ہے وہاں ہمارے لئے یہ تاریخ دعوت فکر اور مشعل راہ بھی ہے کہ ہمارے صوفیاء عظام اور علماء کرام خلوت سے جلوت میں آئیں وقت کی نبض پر ہاتھ رکھیں دور حاضر کے فتنوں سے آگاہ ہوں اور ان کے ازاے کے لئے جس علمی و عملی اسلحہ کی ضرورت ہے اس سے لیس ہو کر شیطان کی ذریت کا مقابلہ کریں اور امت مسلمہ کے عقائد' اظافیات' سیاسیات اور معاشیات و معاشرت کے حوالے سے ملمہ کے عقائد' اظافیات' سیاسیات اور معاشیات و معاشرت کے حوالے سے ڈگھاتی ہوئی کشتی کو ڈوبنے سے بچائیں۔

حضرت خواجہ پیر محی الدین غرنوی جن کی زندہ کرامت اور برکت آئ اس محی الدین اسلامی ہونیورٹی اور ان کی باعمل اولاد کی صورت بیں ہمارے سانے موجود ہے انہوں نے غفلت کی شکار انسانیت کو راہ راست پر گامزان کرنے کے لئے شب و روز محنت کی اور جو معاشرتی خرابی دیمی اس کے ازالے کے لئے بحربور کوشش کی حتی کہ حیات محی الدین غرنوی کے مطابق ایک دفعہ آپ مسلسل تبلغی اصلامی دوروں پر رہے گھریں فاقوں کی نوبت آگئی لیکن اس مرد حق آگاہ نے دین کی طرف دعوت اور احکام اسلام کی تبلغ کے سلسلے میں ایخ مشن سے سرموانحواف نہ کیا اور ای خلوص کی لیمیت اور فداشنای کی برکت ہے کہ آج اس دشوار گزار مقام پر علم کے موتی بھیرنے فداشنای کی برکت ہے کہ آج اس دشوار گزار مقام پر علم کے موتی بھیرنے فداشنای کی برکت ہے کہ آج اس دشوار گزار مقام پر علم کے موتی بھیرنے کے لئے علم و دانش سے وابست عظیم شخصیات جلوہ گریں۔

marfat.com

#### كتابيات

ا۔ قرآن مجید: ۱۲۵٬۱۳

٢\_ الطِنا: الم ٥٠

٣- الضاً: ٣١١٣

٣- الضاً: ٣٠١١٨

۵- ایشا: ۱۵٬۳۲

٢- الفنا: ١٢٥٬١٦

٧- الضا: ١٥٩٠٣

٨- الينا: ٢٣٠٣٢

9\_ الضاً: ۵ ۲۲

١٠- مشكوة شريف ص: ١٠٠ كتاب الرقاق

اا- صحیح بخاری جلد اول ص ۵ مجاب الایمان اصح المطابق دبلی

۱۲۔ طبری تاریخ الامم و الملوک جلدے ص ۹۸ واقعات ۹۲ ہے

ساا۔ تاریخ وعوتو عزمیت حصہ اول ص اس مس

۱۴۰ - قيام الليل ص ١٢ بحواله تاريخ دعوت وعزميت حصه اول ٢٠٤٠

۱۵۔ کتاب الحیوان جامظ جلد ۳ ص ۹۱ بحوالہ تاریخ دعوت و عزیمت

حصہ اول ص ۹۱

marfat.com

# مسلك ابل سنت اور مكتوبات امام رباني

مولانا محمد عبدالحكيم شرف قادري شخ الحديث جامعه نظاميه رضويه اندرون لوہاري دروازه۔ لا ہور

# مسلك ابل سنت اور مكنوبات امام رباني

### مولانا محمه عبدالحكيم شرف قادري

امت مسلمہ کا مختلف فرقوں ہیں بٹ جانا تو قابل تخسین ہے اور نہ قوت ہیں اضافے کا باعث تفریق در تفریق جتنی بڑھتی جائے گی اتنی ہی قوت میں کی آتی جائے گی۔ اس کے ساتھ ہی ہے بھی حقیقت ہے کہ اختلافات پوری شدت کے ساتھ موجود ہیں۔ اب دو ہی صور تیں ہیں یا تو سب کو غلط قرار دے کر ایک سئے فرقے کا اضافہ کر لیا جائے یا پھر قرآن و حدیث اور اسلاف امت کے ارشادات کی روشنی ہیں دیکھا جائے کہ کون حق پر ہے۔؟

امام احمد "نسائی" اور داری "روایت کرتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن مسعود رمنی اللہ تعالی عند نے فرمایا کہ رسول اللہ مالی اللہ متعدد ایک خط کمینچا پھر اس کے دائیں بائیں پچھ خطوط کمینچ اور فرمایا:۔ یہ متعدد رائے ہیں ان میں سے ہرا یک پر ایک شیطان ہے جو اس کی طرف بلاتا ہے اور یہ آیت کریمہ پڑھی وَانَّ هٰذَا صِرَاطِی مُسْتَقِیْمًا فَاتَبِعُوْهُ (١٥٣/١) اور یہ میرا راستہ ہے سیدها اس کی پیروی کرد۔(۱)

اس آیت کریمہ اور حدیث شریف سے واضح ہے کہ سیدھا اور واجب الاطاعت ایک ہی مراہم مراہم ہوئے ہے کہ سامہ مراہم کا۔

marfat.com

امام ترفری معزت عبدالله بن عموات سے روایت کرتے ہیں کہ رسول الله ما آلی الله الله ما آلی الله ما الله ما آلی الله ما الله ما آلی الله ما الله ما آلی الله ما الله ما آلی الله

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ اس اُمت کا نجات پانے والا سب سے پہلا گروہ صحابہ کرام کا ہے جن میں حضرات اہل بیت کرام بھی شامل ہیں۔ یمی وہ قدی صفات نفوس ہیں جنہوں نے سرکار دو عالم مرابی ہے قدم بعدم چل کر زندگی بسرکی' اور جن کے جگمگاتے نفوش اقدام بعد میں آنے والے مسلمانوں کے کئے منزل مقصود کے نشان راہ بن گئے۔

نی اکرم ما اللہ اور آپ کے صحابہ و اہل بیت رضی اللہ تعالی مخم کے طریقے پر چلنے والوں کو اللہ تعالی نے مسلمین کا نام عطا فرمایا' اس مبارک نام کے ہوتے ہوئے کی دو سرے نام کی ضرورت نہ تھی' لیکن مسلمان کملانے والوں میں ایسے لوگ بھی پیدا ہو گئے جنہوں نے بونانی فلفے سے متاثر ہو کر ایسے عقائد اختیار کر لئے جو کتاب و سنت کے ظاہر اور صحابہ کرام رضی اللہ تعالی منم کے عقائد کے مخالف تھے' مثلاً واصل بن عطا حضرت حسن بھری کا شاگر د تھا' اس کا یہ عقیدہ تھا کہ جو مخص گناہ کبیرہ کا ارتکاب کرتا ہے وہ نہ مؤکر د تھا' اس کا یہ عقیدہ تھا کہ جو مخص گناہ کبیرہ کا ارتکاب کرتا ہے وہ نہ درس چھوڑ کر علیحہ صلقہ بنالیا' اس بنا پر اس کا اور اس کے پیروکاروں کا نام درس چھوڑ کر علیحہ صلقہ بنالیا' اس بنا پر اس کا اور اس کے پیروکاروں کا نام درس چھوڑ کر علیحہ صلقہ بنالیا' اس بنا پر اس کا اور اس کے پیروکاروں کا نام

شیخ ابوالحن اشعری" ابو علی جبائی معنزلی کے شاگر دیتے ایک موقع پر انہوں نے استاد سے ایک سوال بوچھا جس کا وہ تسلی بخش جواب نہ دے سکا ' انہوں نے استاد کا ند ہب چھوڑ دیا اور معنزلہ کے عقائد کے رد میں سرگرم ہو

marfat.com

گے انوں نے اپنی تمام تر توانائی ان عقائد کے ثابت کرنے میں صرف کر دی جو ظاہر حدیث سے ثابت تھے اور صحابہ کرام ان کے قائل تھے' ان کے متبعین کا نام اہل سنت و جماعت رکھا گیا۔ لیعن نبی اکرم مانگری کی سنت اور جماعت صحابہ کے عقائد و نظریات رکھنے والے اور مَاانَا عَلَیْهِ وَاصْحَابِیْ پر کاربند' اہل سنت و جماعت کے دو سمرے امام شیخ ابو منصور ماتریدی" ہیں' ان دونوں اہل سنت و جماعت کے دو سمرے امام شیخ ابو منصور ماتریدی" ہیں' ان دونوں اماموں میں صرف چند مسائل ہیں اختلاف ہے۔

# مکتوبات امام ربانی اور مسلک اہل سنت و جماعت

دعوت اسلام کے سلسلے میں قرآن پاک میں سیدنا سیلمان علیہ السلام کے مکتوب گرامی کا ذکر ہے جو انہوں نے ہد ہد کے ذریعے ملکہ صبا بلقیس کے نام ارسال کیا' احادیث مبارکہ میں حضور سید عالم مالکی کی کتوبات شریفہ کا تذکرہ ملک ہے جو آپ نے اس وقت کے سلاطین کو ارسال کی دعوت دینے کے لئے ارسال فرمائے۔

دعوت و تبلیغ میں حضرت محبوب سبحانی شیخ عبدالقادر جیلانی " کے مواعظ الفتح الربانی کے نام سے شہرہ آفاق اور لافانی حیثیت کے عامل ہیں۔ حضرت شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی " کے مکتوبات بھی اپنی افادیت اور اہمیت کے اعتبار سے زندہ و پائندہ ہیں۔ امام ربانی مجدد الف فانی شیخ احمد سرہندی " کے زندہ جاوید مکتوبات میں سے سے زیادہ شہرت رکھتے ہیں۔

آج فاصلاتی تعلیم کاسٹم اوپن یو نیورسٹیوں کے ذریعے قائم ہے' امام رہانی کے دور میں ماہرین تعلیم کے ذہنوں میں فاصلاتی تعلیم کا تصور بھی نہ تھا' اس کے دور میں ماہرین تعلیم کے ذہنوں میں فاصلاتی تعلیم کا تصور بھی نہ تھا اس کے باوجود امام رہائی نے اپنے مکتوبات کے ذریعے نہ صرف یہ نظام دعوت و تعلیم عملاً رائج کیا بلکہ اسلامی انقلاب برپاکر دیا' یہ وہ دور تھا جب حکومتی سطح

marfat.com

پر لادینیت کو فروغ دیا جا رہا تھا اور اسلامی شعائر کو مٹانے کے لئے ایڈی چوئی کا زور لگایا جا رہا تھا۔ امام رہائی ؓ نے اپنے کمتوبات میں قرآن و حدیث کی ترجمانی کی ہے اور روح اسلام کی تبلیغ فرمائی ہے 'اسی لئے آج بھی ان کی آب و تاب میں کوئی فرق نہیں آیا 'اور وہ آج بھی آن گنت دلوں اور روحوں کو ایمان و معرفت کے انوار سے منور کر رہے ہیں۔

امام ربانی قدس سرہ اہل سنت و جماعت کی بیروی کو نجات کے لئے لازمی قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں۔

خلاصہ بیہ ہے کہ راہ نجات اقوال افعال اور اصول و فروغ میں اہل سنت و جماعت اللہ تعالی ان کی کثرت میں اضافہ فرمائ) کی پیروی ہے 'کیونکہ کی نجات پانے والا فرقہ ہے ' دو سرے فرقے زوال اور ہلاکت کے کنارے پر بین 'آج کوئی شخص اس حقیقت کو جانے یا نہ جانے تاہم کل روز قیامت ہر شخص جان لے گا۔ اے اللہ! ہماری آنکھیں کھول دے قبل اس کے کہ موت ہماری آنکھیں کھول دے قبل اس کے کہ موت ہماری آنکھیں کھول دے قبل اس کے کہ موت ہماری آنکھیں کھول دے قبل اس کے کہ موت ہماری آنکھیں کھول دے قبل اس کے کہ موت ہماری آنکھیں کھول۔ (۳)

جناب سید محمور کے نام مکتوبات میں تحریر فرماتے ہیں:-

مخدوا! ابری نجات کے حاصل کرنے کے لئے تین چیزیں ضروری بیں: (۱) علم (۲) عمل (۳) اظلام۔ علم کی دو قتمیں بیں: (۱) وہ علم جس کا مقصد عمل ہے، اس کا بیان علم فقہ بیں ہے۔ (۲) وہ علم جس کا مقصد مرف اعتقاد اور دل کا یقین ہے اس کی تفصیل فرقہ ناجیہ المل سنت و جماعت کے صبح عقائد کے مطابق علم کلام میں بیان ہوئی ہے، ان بزرگول کی پیروی کے بغیر نجات کا تصور نہیں کیا جا سکتا، اگر بال برابر بھی مخالفت ہو تو خطرہ بی خطرہ ہے، یہ بات صبح کشف اور صریح الهام کے ذریعے بھی یقین کی حد تک خطرہ ہے، یہ بات صبح کشف اور صریح الهام کے ذریعے بھی یقین کی حد تک کنوبات کے خلاف کا اختال بھی نہیں ہے۔ آئدہ سطور میں حضرت امام ربانی مجد د الف ثانی کے مکتوبات کے حوالے سے اہل سنت کے چند عقائد

marfat.com

#### الله تعالی کی ذات و صفات

خان جہاں کے نام ارسال کردہ مکتوب میں اہل سنت و جماعت کے عقائد مختر طور پر بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:۔

اللہ تعالی ابنی قدیم ذات کے ساتھ خود موجود ہے' باقی تمام اشیاء اس کے پیدا کرنے سے موجود ہیں اور عدم سے وجود ہیں آئی ہیں' پس اللہ تعالی قدیم اور ازلی (ب ابتداء) ہے' باقی تمام اشیاء حادث اور نو پیدا ہیں۔۔۔ اللہ تعالی یکتا ہے' اس کا کوئی شریک نہیں' نہ تو واجب الوجود ہونے میں اور نہ ہی مستحق عبادت ہونے میں (واجب وہ بستی ہے جس کا عدم نہ ہو سکے اور عبادت تعظیم کی انتاء کو کہتے ہیں لیعنی کسی بستی کو مستقل اور موثر بالذات مانا جائے قادری) واجب الوجود ہونا اس کے غیر کے لاکق نہیں ہے' اس کے سواکوئی عبادت کے لاکق نہیں ہے' اس کے سواکوئی عبادت کے لاکق نہیں ہے' اس کے سواکوئی عبادت کے لاکق نہیں ہے۔ (۵)

کھے لوگ کہتے ہیں کہ معاذ اللہ! اللہ تعالی جھوٹ بول سکتا ہے ' بعض کہتے ہیں کہ معاذ اللہ! اللہ تعالی عرش پر ہے۔ امام ربانی '' فرماتے ہیں:۔

صفات نقائص کی اس جناب مقدس سے نفی ہے' اللہ تعالیٰ جواہر اجسام اور اعراض کی صفات اور ان کے لوازم سے منزہ ہے' زمان و مکان اور جت کی اس کی بارگاہ میں مخبائش نہیں ہے' یہ سب اس کی مخلوق ہیں' وہ محف بے خبرہے جو اللہ تعالیٰ کو عرش کے اور کہنا ہے اور اس کے لئے جت فوق ثابت کرتا ہے' عرش اور ماسوا تمام مخلوقات حادث اور اس کی مخلوق ہیں' حادث کی کیا مجال ؟ کہ وہ خالق قدیم کا مکان اور ٹھکانہ ہے۔(۲)

الله تعالیٰ کی بلند و برتر ذات هاری عقل میں نہیں آ سکتی اور جو چیز

marfat.com

ہماری عقل میں آ جائے وہ ذات اللی نہیں ہو سکتی۔ پینج سعدی ٌ فرماتے ہیں:۔

اے برتر از قیاس و خیال و گمان و وہم و زہرچہ گفتہ اندو شنیدیم خواندہ ایم

دفتر تمام گشت و بیایاں رسید عمر ما میناں در اول وصف تو ماندہ ایم

اے وہ ذات جو قیاس 'خیال اور گمان و وہم سے برتر ہے۔
 اور ہر اس چیز سے برتر جو کہنے والوں نے کمی اور ہم نے سی اور پڑھی ہے۔ دفتر مکمل ہو گیا اور عمر آخر کو پہنچ گئی۔ اور ہم ابھی تیری صفت کے بیان کرنے کی ابتداء ہی میں ہیں:۔
 کرنے کی ابتداء ہی میں ہیں:۔
 امام ربانی "فرماتے ہیں:۔

ہم انتا جانتے ہیں کہ اللہ تعالی موجود ہے اور اپنے ان اساء اور صفات کاملہ سے متصف ہے جن کے ساتھ خود اس نے اپنی تعریف فرمائی ہے لیکن اس کے بارے میں جو کچھ ہمارے اور اک' فهم' عقل اور تصور میں آتا ہے وہ اس سے منزہ اور بلند ہے۔(ے)

اہل ایمان کو جنت میں اللہ تعالیٰ کا دیدار ہو گاؤ جُوٰہ یُوْمَئِذٍ نَاضِرَہُ اللہ ایمان کو جنت میں اللہ تعالیٰ کا دیدار ہو گاؤ جُوٰہ یُوْمَئِذٍ نَاضِرَہُ اللہ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ (۲۳-۲۳/۷) کچھ چرے اس دن تروتازہ ہوں گے اور النی رَبِّهَا نَاظِرَةٌ (۲۳-۲۳/۵) کی دیارت کریں گے'امام رہائی فرماتے ہیں:۔

بہشت میں بغیر جہت اور مقابلہ کے اور بغیر کیف اور احاطہ کے مومنوں کا اللہ تعالیٰ کے دیدار سے مشرف ہونا برحق ہے، ہم اس اُخروی دیدار پر ایکان لاتے ہیں اور اس کی کیفیت میں مشغول نہیں ہوتے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا

marfat.com

دیدار کیف کے بغیرہے 'اس جمان میں اس کی حقیقت کیوں اور کیے کے چکر
میں پڑنے والوں پر ظاہر نہیں ہوتی اور ایمان کے بغیران کو دیدار نصیب نہیں
ہوگا۔ افسوس فلاسفہ 'معتزلہ اور دیگر اہل بدعت فرقوں پر کہ محرومیت اور
نابینا ہونے کی بنا پر آخرت کے دیدار کا انکار کرتے ہیں 'عائب کو حاضر پر قیاس
کرتے ہیں اور اس پر ایمان لانے کی دولت سے بھی مشرف نہیں ہوتے۔(۸)
ہم میں سے ہر مسلمان اللہ تعالیٰ کو و حدہ لا شریک مانتا ہے اور زبان
سے اس کے اقرار کرتا ہے لیکن امام ربانی "قواس سے بھی آگے کی تعلیم دیتے
ہیں فرماتے ہیں:۔

توحید کا مطلب یہ ہے کہ دل کو اللہ تعالیٰ کے ماسوا کی طرف توجہ ہے خالی کر دیا جائے 'جب تک دل اس کے ماسوا کے تعلق میں گر فنار ہے اگر چہ بہت تی معمولی سا تعلق ہو وہ ارباب توحید میں سے نہیں ہے 'اس دولت کے حاصل کیئے بغیر ایک کمنا اور ایک ماننا ارباب شخیق کے نزدیک امر زائد ہے 'ال ایک کمنا اور ایک ماننا جو تقدیق ایمانی میں معتبرہے ضروری ہے لیکن اس کا الگ مطلب ہے۔(۹)

لیمنی توحید یہ ہے بندہ مومن کے دل میں اللہ تعالیٰ کی یاد اس طرح رائخ ہو جائے کہ یاد اللی سے غافل کر دینے والی ہر چیز کو دل سے نکال پھینکے ورنہ نماز 'روزہ ' جج اور زکوٰۃ وغیرہ عبادات اس کی یاد کے لئے ہیں 'تلاوت قرآن کریم اس کی یاد کے لئے ہے اور اللہ تعالیٰ کے حبیب اکرم ماڑ اللہ کا تذکرہ اور چ چااس کی یاد کے لئے ہے۔

الله تعالیٰ کو رام اور کرش کمنا انتهائی حمافت ہے۔

بعض لوگ جمالت یا عیاری کی بنا پر کہتے ہیں کہ مسلمان اور ہندو میں فرق نہیں ہے ایک رحمٰن بھی وہی ہے اور فرق نہیں میں ایک رحمٰن کو مانتا ہے اور دو سرا رام کو' رحمٰن بھی وہی ہے اور رام بھی وہی ہے اور رام بھی وہی ہے' امام ربانی" ایک ہندو کے نام ارسال کردہ

#### marfat.com

مكتوب مين فرمات بين:-

"رام اور کرش وغیرہ ہندوؤں کے معبود' اللہ تعالیٰ کی حقیر مخلوقات میں سے ہیں' یہ ماں باپ سے پیدا ہوئے' رام جسرت کا بیٹا' محمن کا بھائی اور سیتا کا شوہر تھا' رام اپنی بیوی کی حفاظت نہ کر سکا (اسے راون لے اڑا) وہ کی دوسرے کی کیا المداد کر سکے گا؟ دور اندیش عقل سے کام لینا چاہئے اور ہندؤوں کی تقلید نہیں کرنی چاہئے' ہزاروں نفرین ہیں اس محض پر جو تمام جمانوں کے پالن ہار کو رام یا کرش کے نام سے یاد کرے' یہ ایسے ہی ہے کہ کوئی شخص عظیم الشان بادشاہ کو بھٹگی کے نام سے یاد کرے' رام اور رحمٰن کو ایک جانا پر لے درج کی حماقت ہے' خالق اور مخلوق ایک نہیں ہو سکتے۔ "(۱)

### مقام مصطفئ ملي فكيزم

حضور سید عالم مل الله تعالی عامقام تمام مخلوق سے بلند و بالا ہے' الله تعالی نے ایخ حبیب اکرم مل الله الله کو وہ طلمتیں اور رفعتیں عطا فرمائی ہیں کہ وہاں تک نہ کوئی مقرب فرشتہ پنچا اور نہ کسی رسول کی وہاں تک رسائی ہوئی' امام احمد رضا بریلوی" کہتے ہیں:۔

ظل ہے اولیاء' اولیاء ہمارا نبی اور رسولوں سے اعلی ہمارا نبی انبیاء ہے کروں عرض کیوں مالکو! انبیاء ہمارا نبی کیا نبی ہے تمہارا ہمارا نبی امام ربانی فرماتے ہیں:۔

maffat.com

"مقام رضا ہے اوپر صرف حضرت خاتم الرسل ما اللہ کا مقام ہے' غالبا ای مقام کی خبر دیتے ہوئے آپ نے فرمایا:۔ میرے لئے اللہ تعالی کے ساتھ ایک وقت ہی مقرب فرشتے اور نبی رسول کی گنجائش نہیں ہے' اور غالبا حدیث قدی میں ای خصوصیت کی طرف اشارہ ہے۔ (اللہ تعالی نے فرمایا) اے حبیب! میں ہوں اور تم ہو اور تمارے علاوہ جو پچھ ہے وہ میں نے تمارے لئے پیدا کیا۔ حضرت مجمد مصطفے ما تھی نے عرض کیا:۔ اے اللہ! تو ہے اور میں نہ ہوں' تیرے سوا جو پچھ ہے وہ میں نے تمارے لئے بیدا کیا۔ حضرت محمد مصطفے ما تھی ہے۔ وہ میں نے تمارے لئے بیدا کیا۔ حضرت محمد مصطفے ما تھی ہے۔ وہ میں نے تمارے کئے بیدا کیا۔ ایک ایک ہے وہ میں نے تمارے کے بیدا کیا۔ کا کے بیدا کیا۔ ایک کے بیموڑ دیا۔

لوگ آج حفزت محمد رسول ما گھا کے مقام کا کیے اور اک کر سکتے ہیں؟ اور آپ کی عظمت و بزرگی اس جمان میں کیے پیچان سکتے ہیں؟ کیونکہ اس امتحان گاہ (دنیا) میں سچا اور جھوٹا' حق اور باطل مخلوط ہے' قیامت کے دن آپ کی بزرگی معلوم ہوگی کہ آپ پیغیرول کے امام اور ان کی شفاعت کرنے والے ہون گے' آدم علیہ السلام اور دیگر انبیاء آپ کے جھنڈے کے نیچ دول گے۔ "(۱۱)

امام احمد رضا بریلوی فرماتے ہیں:۔

ماد شا تو کیا کہ خلیل و جلیل کو کل میان کے کا کا دیکھنا کہ ان سے تمنا نظر کی ہے

### محبت واطاعت مصطفح مليكيم

امام ربانی مجدد الف ٹانی مرماتے ہیں:۔ ایک دن قرآن پاک کی تلاوت کر رہا تھا کہ سورہ توبہ کی آیت نمبر ۲۳ سامنے آگئی جس میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا

marfat.com

ہ:۔ آپ فرا دیجے کہ اگر تممارے آباء 'بیٹے' بھائی' یویاں' فاندان' وہ اموال جو تم نے کمائے ہیں' اور وہ تجارت جس کے خمارے سے تم ڈرتے ہو اور پندیدہ مکانات تمہیں اللہ' اس کے رسول اور اس کی راہ میں جماد کرنے سے زیادہ محبوب ہیں تو تم انظار کرو یمال تک کہ اللہ اپنا امرلے آئے۔ اور اللہ فاسقول کو ہدایت نہیں دیتا اس آیت کی تلاوت سے بہت گریہ طاری ہوا اور خوف غالب آگیا:

ای انتاء میں نے اسپے حال کا مطالعہ کیا تو دیکھا کہ میں ان اشیاء میں سے کسی میں بھی گرفتار نہیں ہوں۔"(۱۲)

لین اللہ تعالیٰ اس کے حبیب اکرم ملاکھی اور اس کی راہ میں جماد کی محبت 'محبت پر غالب ہے۔

امام ربانی مجدد الف ہائی جناب سید فرید کے نام کمتوب میں فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے۔ مَنْ یُطِعَ الرَّسُولَ فَقَدْ اَطَاعَ اللَّهُ الله تعالی نے رسول کی اطاعت کو اپنی اطاعت کا عین قرار دیا 'الذا رسول ما المَّا الله کی اطاعت کے بغیر الله تعالی کی اطاعت اس ذات کریم جل شانہ کی اطاعت نمیں ہے۔ سلطان محود غزنوی نے اپنی بادشائ کے دور میں خرقان کے قریب سلطان محود غزنوی نے اپنی بادشائ کے دور میں خرقان کے قریب یاد داد دی خدمت میں بھیج

بڑاؤ ڈالا 'اور اپنے چند نمائندے حفرت ابوالحن خرقائی گی خدمت بیل بھیج اور درخواست کی کہ شخ سلطان کی ملاقات کے لئے تشریف لائیں 'ساتھ بی نمائندوں کو علم دیا کہ اگر شخ آنے کے لئے تیار نہ ہوں تو آب کریمہ اَطِیْعُوْ اللّٰهُ وَاَطِیْعُوْ الرَّسُولَ وَاُولِی الْاَمْرِ مِنْکُمْ بڑھ کر سائیں جس کا معنی یہ ہے اللّٰهُ وَاطِیْعُوْ الرَّسُولَ وَاُولِی الْاَمْرِ مِنْکُمْ بڑھ کر سائیں جس کا معنی یہ ہے کہ اللہ کی اطاعت کرو 'او رسول مکرم کی اطاعت کرو اور اپنے اولوالامر (حکام) کی اطاعت کرو 'مُائندوں نے حاضر ہو کر دعوت ملاقات دی اور جب دیکھا کہ شخ تیار نہیں تو آئی کریمہ بڑھ کر سائی شخ نے فرمایا میں:۔ اَطِیْعُوا اللّٰہ میں اتنا گرفار ہوں کہ اَطِیْعُوا الرَّسُولَ سے شرمندہ ہوں 'اولوالامر کی اللّٰہ میں اتنا گرفار ہوں کہ اَطِیْعُوا الرَّسُولَ سے شرمندہ ہوں 'اولوالامر کی

marfat.com

اطاعت کی باری تو بعد میں ہے۔

یہ واقعہ نقل کرنے کے بعد امام ربانی فرماتے ہیں:۔

"حفرت شیخ نے یہ خیال کیا کہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت رسول گرامی کی اطاعت کے بغیر ہو سکتی ہے 'یہ بات استقامت سے دور ہے ' منتقیم الاحوال مشاکخ اس فتم کی باتوں سے اجتناب کرتے ہیں 'شریعت' طریقت اور حقیقت کے تمام مراتب میں اللہ تعالیٰ کی اطاعت رسول اللہ کی اطاعت میں جانے ہیں ' رسول اللہ کی اطاعت میں جانے ہیں ' رسول اللہ کی اطاعت کے بغیر اللہ تعالیٰ کی اطاعت کو عین گراہی قرار دیتے رسول اللہ کی اطاعت کو عین گراہی قرار دیتے ہیں۔ (۱۳)

سلسلہ کلام جاری رکھتے ہوئے خراسان کے شخ ابوسعید ابوالخیر کا ایک واقعہ بیان کرتے ہیں کہ شخ ایک مجلس میں تشریف فرما تھے وہاں خراسان کے اکابر سادات میں سے ایک بزرگ سید بھی تشریف فرما تھے اس اثامیں ایک مغلوب الاحوال مجذوب آ گئے عضرت شخ نے انہیں سید صاحب کے آگ جگہ دی نیہ بات سید صاحب کو ناگوار گزری شخ نے سید صاحب کو کما کہ آپ جگہ دی نیہ بات سید صاحب کو ناگوار گزری شخ نے سید صاحب کو کما کہ آپ کی محبت رسول مان تی مجت کی بنا پر ہے اور اس مجذوب کی تعظیم اللہ تعالی کی محبت کی بنا پر ہے۔ اس پر تبعرہ کرتے ہوئے امام ربانی فرماتے ہیں:۔

اس تفریق کو منتقیم الاحوال اکابر جائز قرار نمیں دیے 'رسول الله مان آلیا کی محبت بر الله تعالی کی محبت کے غلبے کو سکر کا نتیجہ قرار دیتے ہیں 'اور اسے فضول بات قرار دیتے ہیں ' بال اتنا ہے کہ مقام کمال لیمنی مرتبہ ولایت میں الله تعالی کی محبت غالب ہے اور مقام شخیل میں جو مقام نبوت کا حصہ ہے مسول الله مان آلیا کی محبت برسول الله مان آلیا کی محبت برسول الله مان آلیا کی محبت برسول الله کی محبت برسول الله کی محبت برسول الله مان آلیا کی محبت برسول الله مان آلیا کی محبت برسول الله کی محبت برسول الله کی مطافرہ الله کی مطافرہ کے جو بعینہ الله تعالی کی اطاعت ہے۔ (۱۲)

نی اکرم ملی آلیا کی محبت کا پیانہ اور معیار کیا ہے؟ ہم نے اپنی صوابدید کے مطابق مختلف معیار مقرر کر رکھے ہیں۔ آیئے! دیکھیں امام ربانی سمیا فرماتے

marfat.com

بن؟

"سرور دو عالم مل الميليم كامل محبت كى فرع كامل اتباع ہے۔
"إنَّ الْمُحِبَّ لِمَنْ هَوَاهُ مُطِيْعُ مُحِبُ اپْ محبوب كا فرمانبردار ہوتا ہے۔
نبی اكرم مل الميليم كى كامل محبت كى علامت يہ ہے كہ آپ كے دشمنوں سے مكمل
بغض ركھا جائے اور آپ كی شریعت كے دشمنوں سے دشمنى كا اظمار كيا جائے '
محبت میں مداہنت كی مخبائش نہیں ہوتی 'محب محبوب كا دیوانہ ہوتا ہے ' خالفت
كی تاب نہیں ركھتا اور محبوب كے مخالفوں سے كى طرح صلح نہیں كرتا ' دو
متبائين محبتیں جمع نہیں ہوتیں ' اجتماع ضدین كو محال كہتے ہیں ' محبوب كی محبت كا لازی نقاضہ ہے كہ اس كے دشمن سے دشمنی ركھی جائے۔ " (۱۵)

یہ مکتوب اگرچہ اس دور کا ہے جب شریعت کی مخالفت اور لادینیت کی محالفت اور لادینیت کی محالفت اور لادینیت کی سرپرستی سرکاری سطح پر کی جا رہی تھی تاہم ان ارشادات کا ایک ایک جملہ آج بھی مسلمانوں کے لئے مشعل راہ ہے۔

ایک کمتوب میں فرماتے ہیں:-

ہم نے کہا ہے کہ محبت خاص پیدا ہو جاتی ہے جیے کہ محض فضل سے
اس نقیر کو حاصل ہوئی تھی۔ اس محبت کے رنگ میں یہ نقیر کہنا تھا کہ اللہ تعالی سے میری محبت اس لئے ہے کہ وہ رب محمہ ہے۔(۱۲)

#### أمت کے احوال سے آگاہی

راہ معرفت کے سلوک کا مبتدی کا نتات سے منہ موڑ کر اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو سکتا ہے ' منتی مخلوق سے رخ نہیں پھیر سکتا' اس کے مقام کے لئے لازم ہے کہ وہ مخلوق کی طرف متوجہ ہو' اس کے باوجود اللہ تعالیٰ کے ساتھ اس کی توجہ میں فرق نہیں آتا' اس تکتے کے بیان کے ساتھ ہی امام ربانی

nafat.com

" صدیث شریف تَنَامُ عَیْنَای وَ لاَ یَنَامُ قَلَبِی جو تحریر ہوئی ہے اس کا اشارہ دوام آگاہی (ہرونت اللہ کریم کی طرف متوجہ ہونے) کی طرف نہیں ے ' بلکہ یہ بیان کیا گیا ہے کہ آپ اسینے اور این أمت کے احوال سے غافل نبیں ہوتے 'اسی لئے سرور دوعالم ملائلیم کے حق میں نیند ناقص وضو نہیں ہے ' چو نکہ اللہ تعالیٰ کے نی اُمت کی حفاظت کے سلسلے میں بکریوں کے رکھوالے کی طرح ہوتے ہیں اس کئے غفلت آپ کے منصب نبوت کے لاکق نہیں ہو کی۔(۱۷)

# غيب اور متشابهات كاعلم

امام ربانی فرماتے ہیں:۔

" قرآنی متشابهات تاویل پر محمول ہیں ان کا ظاہری معنی مراد نہیں ہے ' الله تعالی نے فرمایا:۔ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيْلَهُ اِلاَ اللَّهُ لِعَنى مَنْثَابِهِ كَي تَاوِيلِ كُو الله تعالی کے سواکوئی نہیں جانتا' معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک بھی متثابہ تاویل پر محمول ہے اور اس کا ظاہری معنی مراد نہیں ہے۔ اللہ تعالی علماء را مخین کو بھی اس تاویل کے علم میں حصہ عطا فرماتا ہے ' جیسے کہ اپنی ذات کے ساتھ مخصوص علم غیب کی اطلاع خاص رسولوں کو عطا فرما تا ہے۔(١٨)

ایک دو سری جگه ارشاد فرماتے ہیں:۔

"الله تعالی نے کتاب مجید کی دو قسمیں بتائی ہیں۔ (۱) محکمات (۲) متشابهات مپلی قتم شرائع اور احکام کا منشاہے اور دو سری قتم حقائق اور اسرار کے علم کا خزانہ ہے' وجہ ' قدم ' ساق ' اصالع اور انامل جو قرآن و حدیث میں آئے ہیں سب متثابهات ہیں' اس طرح حروف مقطعات جو قرآنی سورتوں کی

marfat.com

ابتدا میں وارد ہوئے ہیں وہ بھی متشابهات میں ہے ہیں' ان کی تاویل کی اطلاع علماء را مخین کے علاوہ کسی کو نہیں دی۔(۱۹)

قرآن پاک میں یہ تو آیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سوا زمین و آسان کا کوئی بھی رہنے والا غیب نہیں جانتا' یہ بھی آیا ہے کہ خطابہ کی تاویل اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی نہیں جانتا' لیکن قرآن پاک میں یہ کہیں نہیں آیا کہ اللہ تعالیٰ غیب کا علم کسی کو بھی عطا نہیں فرماتا یا دے ہی نہیں سکتا' اس کے برعکس یہ ضرور فرمایا ہے:۔ اِلا مَنِ ازْ تَضٰی مِنْ رُسُولِ ٥ ہاں گراپنے پندیدہ رسولوں کو عطا فرماتا ہے۔

ای طرح بیر تهمیں نہیں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ متشابهات کاعلم تھی کو عطانہیں فرماتا۔

امام ربانی کے مکتوبات کے ندکورہ اقتباسات سے دو مسکے واضح طور پر معلوم ہو جاتے ہیں۔

(۱)۔ وہ علم غیب جو اللہ تعالی کی ذات سے خاص ہے۔ اللہ تعالی اس کی اطلاع اپنے خاص رسولوں کو عطا فرما تا ہے۔ اللہ تعالی متنابہات کا علم را مخین فی العلم کو عطا فرما تا ہے۔ (۲)۔ اللہ تعالی متنابہات کا علم را مخین فی العلم کو عطا فرما تا ہے۔

### یے مثل نورانی بشریت

امام ربانی فرماتے ہیں:۔

"جانا چاہئے کہ حفرت محمد مصطفے ما اللہ کا تخلیق باتی انسانوں کی طرح اس جانا چاہئے کہ حفرت محمد مصطفے ما تخلیق کے ساتھ مناسبت نہیں رکھتی کے ساتھ مناسبت نہیں رکھتی کے ساتھ مناسبت نہیں رکھتی کے واللہ تعالی کے نور سے پیدا کئے گئے ہیں جسے کیونکہ آپ باوجود عضری جسم کے اللہ تعالی کے نور سے پیدا کئے گئے ہیں جسے کہ نی اکرم ما تخلیل نے فرمایا:۔ میں اللہ تعالی کے نور سے پیدا کیا گیا ہوں '

madat.com

#### دو سرول کو میہ دولت میسر نہیں ہے۔ "(۲۰)

## بے سامیہ و سائبان عالم

حضرت امام ربانی قدس سره فرماتے ہیں:۔

"جس قدر دقیق نظرے صحفہ ممکنات کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ سرور دوعالم مانظیم کا وجود وہاں دکھائی نہیں دیتا' بلکہ آپ کا مناء خلقت اور امکان صفات اضافیہ کا وجود اور امکان محسوس ہوتا ہے۔ اور جب اس سرور دوعالم مانظیم کا وجود اور امکان محسوس ہوتا ہے۔ اور جب اس سرور دوعالم مانظیم کا وجود عالم ممکنات میں نہیں ہے۔ بلکہ اس عالم سے اوپر ہے اس لئے لازی طور پر آپ کا سابی نہ تھا' نیز عالم شہادت میں کسی بھی مخص کا سابہ اس محض سے زیادہ لطیف ہوتا ہے' جب آپ سے زیادہ لطیف پورے جمان میں کوئی نہیں ہے تو آپ مانظیم کا سابہ کس طرح ہو سکتا ہے۔(۲۱)

#### حاضرو ناظر

اولیاء کالمین کی روحیں مختلف مقامات پر مشکل ہو کر مختلف لوگوں سے

الما قات کرتی ہیں' ان کی دعا و برکت سے اللہ تعالی اپنے بندوں کی مشکلات

آسان فرما دیتا ہے' جب یہ اولیاء کالمین کا حال ہے تو حضور سید عالم مشترہ کا کیا

مقام ہو گا۔ حضرت امام رہائی اس موضوع پر مختگو کرتے ہوئے فرماتے ہیں:۔

اللہ تعالیٰ کی عطا سے جنات کو یہ قدرت حاصل ہوتی ہے کہ وہ مختلف مثلوں میں جلوہ کر ہوتے ہیں اور ان سے عجیب و غریب افعال ظاہر ہوتے ہیں' اگر اولیاء کالمین کی روحوں کو یہ قدرت عطا فرما دیں' تو کوئی تنجب کی بات اگر اولیاء کالمین کی روحوں کو یہ قدرت عطا فرما دیں' تو کوئی تنجب کی بات ہے؟ اور دو سرے بدن کی کیا حاجت ہے؟

ای قتم کا وہ واقعہ ہے جو بعض اولیاء کرام سے منقول ہے کہ وہ ایک

marfat.com

آن میں متعدد جگہوں میں حاضر ہوتے ہیں اور ان سے مختلف افعال صادر ہوتے ہیں اور ان سے مختلف افعال صادر ہوتے ہیں' اس جگہ بھی ان کے لطائف مختلف جسموں اور شکلوں میں ظاہر ہوتے ہیں۔۔۔

ای طرح مخلف حاجق والے لوگ اپ زندہ یا فوت شدہ عزیروں سے خوف اور ہلاکت کی جگہوں میں مدد طلب کرتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ ان عزیروں کی صور تیں حاضر ہو کر ان کی مصیبتوں کو دور کرتی ہیں۔ ان عزیروں کو کہمی اس مصیبت کے دور کرنے کی اطلاع ہوتی ہے اور بھی اطلاع نہیں ہوتی۔ ازما و شا بمانہ برساختہ۔ ہمارا اور تہمارا تو بمانہ بنایا ہوا ہے۔ (اصل میں امداد اللہ تعالی کی طرف سے ہی ہوتی ہے۔) یہ بھی ان عزیروں کے لطائف مشکل ہو کر سامنے آ جاتے ہیں۔

یہ تشکل مجھی عالم شہادت میں ہوتا ہے اور مجھی عالم مثال میں ' چنانچہ ایک رات میں ہزار افراد خواب میں سرور دوعالم مانگری مختلف صورتوں میں زیارت کرتے ہیں اور مختلف امور کا استفادہ کرتے ہیں ' یہ سب نبی اکرم مانگریکی کی صفات اور لطاکف کا مثالی صورتوں سے تشکل ہوتا ہے۔(۲۲)

#### ميلاد شريف

اللہ تعالی کی رضا اور خوشنودی کا واحد ذرایعہ یہ ہے کہ سرکار دوعالم مرافظہ کی پیروی کی جائے۔ اللہ تعالی کا فرمان ہے:۔ اے حبیب! فرما دیجئے اگر تم اللہ سے محبت رکھتے ہو تو میری پیروی کرو اللہ تمہیں اپنا محبوب بنا لے گا اور تمہارے گناہ بخش دے گا۔ (۲۳) اب دیکھنا یہ ہے کہ کیا فقط انباع کافی ہے؟ اگر ایسا ہوتا تو منافقین بھی اللہ تعالی کے محبوب ہوتے ' ماننا پڑے گا کہ وہی انباع مقبول ہے جس کے ساتھ دل و جان سے سرکار دوعالم مالیکھیل کی محبت بھی

marfat.com

شامل ہو' حدیث شریف میں ہے جس کے ساتھ محبت ہو انسان اس کا بکٹرت ذکر کرتا ہے' معلوم ہوا کہ ہر مومن کے لئے اللہ تعالی اور اس کے حبیب کرم میں گاڑی کا ذکر قرار دل و جال ہے' محفل میلاد میں بھی حضور سید عالم ماڑی کی ولادت باسعادت اور فضائل و کمالات کا تذکرہ ہوتا ہے' کونیا مسلمان ہو گاجو اس کا انکار کرے گا اور اس سے منع کرے گا؟

حضرت امام ربانی ؓ خواجہ حسام الدین احمد کے نام مکتوب میں تحریر فرماتے ہیں:۔

آپ نے مولود خوانی کا تذکرہ کیا ہے' اچھی آواز کے ساتھ قرآن پاک کے پڑھنے ' نعت اور منقبت کے قصائد کے پڑھنے ہیں کیا مضائقہ ہے؟ ممنوع یہ ہے کہ قرآن پاک کے حروف کو بگاڑ دیا جائے' موسیقی کے قواعد کی رعایت کی جائے' خوش آوازی کے طور پر راگ کی شکل دی جائے اور راگ کی مناسب سے تالیاں بجائی جائیں' کیونکہ یہ طریقہ تو شعر میں بھی جائز نہیں (چہ جائیکہ قرآن پاک میں یہ طریقہ اپنایا جائے؟) اگر اس طرح تلاوت کی جائے کہ قرآن پاک کے کلمات میں تبدیلی نہ ہو اور قصائد پڑھنے میں راگ کے قواعد کی رعایت نہ پائی جائے اور اسے صحیح غرض کے چش نظر جائز قرار دیں تو اس کی رعایت نہ پائی جائے اور اسے صحیح غرض کے چش نظر جائز قرار دیں تو اس میں کوئی رکاوٹ نہیں ہے۔(۲۲)

کتوبات شریفہ کا شخ مراد کی نے عربی میں ترجمہ کیا ہے ' مولانا نور احمد امرتسری نے ان کا ایک نوٹ اس جگہ حاشیہ میں نقل کیا ہے ' وہ فرماتے ہیں:۔

اس سے پہلے متعدد کتوبات میں میلاد شریف کے پڑھنے سے مطلقا منع کیا گیا ہے ' معزت امام ربانی قدس سرہ کا مطلب وہی ہے جو انہوں نے اس جگہ بیان فرمایا ہے ' دیگر مقامات پر جو مطلقا منع فرمایا ہے تو اس کی وجہ وہی ہے جو اس جگہ بیان کی گئی۔ (۲۵)

marfat.com

چند جلے آپ کے جَدْ اَمْجَدْ اَفْضَلَ الْعُرْبَ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ مِنَ الصَّلُواتِ اَفْضَلُهَا کے بارے میں اعادیث کے الصَّلُوات اَفْضَلُهَا وَمَنْ اَلتَّحْیَاتِ اَکْمَلُهَا کے بارے میں اعادیث کے حوالے سے عربی زبان میں لکھتا ہوں' میں اس سعادت نامے کو نجات اخروی کا وسیلہ بنانا چاہتا ہوں' نہ کہ نبی اکرم مالی ایجام کی مرح و ثناکا اظمار شعر:۔

مَاإِنْ مَدَخْتُ مُحَمَّدًا بِمَقَالَتِيْ لَكُنْ مَدَخْتُ مَقَالَتِيْ بِمُحَمَّد

میں نے اپنی گفتگو سے حضرت محمد مصطفے مانگاری کی مدح نہیں گی۔ بلکہ آپ کے ذکر انور سے اپنی گفتگو کو جار جاند لگائے ہیں۔(۲۶)

#### توسل

سی مشکل کے حل کے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں اعمال صالحہ کا وسیلہ پیش کیا جا سکتے ہیں امام ربانی " پیش کیا جا سکتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے محبوبوں کو بھی وسیلہ بنا سکتے ہیں 'امام ربانی " فرماتے ہیں:۔

"ایک دن بید خوف غالب آگیا که کمیں ایسا نہ ہو کہ ان کشفول پر گرفت فرها کیں اور ان توجات کے بارے بیں باز پرس کربن ہیہ حالت ایک مرت تک ربی اتفاقا ایک عزیز (الله تعالی کے ولی) کے مزار پر گزر ہوا اس معاطے بیں اس ولی کو اپنا ممد اور معاون بنایا اس اٹنا بیں الله تعالی کی عنایت شامل حال ہوئی اور معاطے کی حقیقت پوری طرح واضح فرها دی ممام جمانوں کی رحمت حضرت خاتم المرسلین مائی کی روحانیت اس وقت جلوه کر ہوئی اور عمل عطا فرمائی۔ "(۲۷)

marfat.com

امام ربانی " نے اپنے اکثر و بیشتر کمتوبات میں حضور سید عالم ما آگائی کے وسیلے سے دعا ما نگتے ہیں ' ایک کمتوب کے آخر میں یوں رقمطراز ہیں:
"اللہ تعالی ہمیں اور آپ کو ان اکابر (اولیاء) کے محسنین میں سے بنائے ' مطفیل بنی قریش عَلَیْهِ وَعَلَی آلِهِ مِنْ الصَّلُواتِ اَفَضَلْهَا وَمِنْ التَّحْیَاتِ اَکْمَلُهَا۔ (۲۸)

#### ايصال ثواب

"تم پر لازم ہے کہ احمان کا بدلہ احمان ہے دو اور و تنا فوتنا دعا اور صدقہ کے ساتھ ان کی مدد کرو'کیونکہ میت ڈوبنے والے کی طرح ختظر ہوتا ہے کہ اسے مال باب ' بھائی یا دوست کی طرف سے دعا پنچ۔ نیز ان کی موت سے کہ اسے مال باب ' بھائی یا دوست کی طرف سے دعا پنچ۔ نیز ان کی موت سے اپنی موت کی عبرت بکڑنی چاہئے اور اپنے آپ کو کھل طور پر اللہ تعالی کی رضا کے سپرد کر دینا چاہئے اور دنیا کی زندگی کو صرف دھوکے کا سامان شار کرنا چاہئے۔ "(۲۹)

### محبت اہل بیت کرام

اہل سنت کے بارے میں یہ گمان کیسے کر لیا جائے کہ وہ اہل بیت سے محبت نہیں رکھتے 'یہ محبت ان بزرگوں کے نزدیک جزو ایمان ہے 'اور خاتے کی سلامتی اس محبت کے معظم ہونے سے وابستہ قرار دیتے ہیں۔
"اس فقیر کے والد ماجد جو علم ظاہری اور باطنی کے عالم تھے اکثر او قات

marfat.com

اہل بیت کی محبت کی ترغیب دیتے تھے اور فرماتے تھے کہ اس محبت کا خاتمے کی سلامتی میں بوا دخل ہے۔ اس کا اچھی طرح لحاظ رکھنا چاہیے' ان کی مرض وفات کے وقت یہ فقیر حاضر تھا' جب ان کا معاملہ آخر کو پہنچ گیا اور اس جمان کی طرف توجہ کم رہ گئ' فقیر نے انہیں ان کی بات یاد دلائی اور اس محبت کی طرف توجہ کم رہ گئ' فقیر نے انہیں ان کی بات یاد دلائی اور اس محبت کی بارے میں بوچھا تو انہوں نے اس بے خودی کے عالم میں فرمایا:۔ میں اہل بیت کی محبت میں غرق ہوں' اس وقت میں نے اللہ تعالی کا شکر ادا کیا' اہل بیت کی محبت میں غرق ہوں' اس وقت میں نے اللہ تعالی کا شکر ادا کیا' اہل بیت کی محبت اہل سنت کا سرمایہ ہے۔ "(۳۰)

# فضائل صحابه كرام رضى الله تعالى عنهم

امام ربانی میں خرماتے ہیں کہ صریح کشف و الهام کے ذریعے یہ بات درجہ بقین کو پہنچ چکی ہے کہ راہ نجات صرف اہل سنت و جماعت کے عقائد کا اختیار کرنا ہے۔ اس کے بعد فرماتے ہیں:۔

" خوشخری ہے اس مخص کے لئے جے ان حضرات کی پیروی اور ان کی تقلید کا شرف عطا کیا گیا اور اس مخص کے لئے ہلاکت ہے جس نے ان کی خالفت کی ان سے جدا ہوا' ان کے اصول کو چھوڑا اور ان کے گروہ سے نگل گیا' ایسے لوگ خود گراہ ہوئے اور دو سرول کی گرائی کا باعث بے ' ایسے لوگوں نے قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کے دیدار کا انکار کیا (حضور مالی ہی کی فضیلت مخفی شفاعت کا انکار کیا ان پر (نی اکرم مالی ہی محبت اور صحابہ کی فضیلت مخفی ہوئی' اہل بیت رسول کی محبت اور اولاد بتول کی مودت سے محروم ہوئے اور خور کی شروک دیئے گئے جو اہل سنت کے جے ہیں آئی'

می می بہ کرام کا اس امریر اجتماع ہے کہ ان سب سے افضل حضرت ابو بکر صحابہ کرام کا اس امریر اجتماع ہے کہ ان سب سے افضل حضرت ابو بکر صدیق " بیں ' امام شافعی" جو صحابہ کرام کے احوال کے بہت بڑے عالم بیں

maffat.com

فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام رسول اللہ مالی کے بعد مجبور ہوگئے 'انہیں آسان کی چھت کے نیچے حضرت ابو بکر صدیق " سے افضل کوئی نہ ملا تو انہیں اپنی گردنوں کا والی بنا دیا ' یہ امام شافعی" کی تصریح ہے کہ تمام صحابہ کرام حضرت ابو بکر صدیق " کے افضل ہونے پر متفق تھے لندا دور اول میں آپ کی افضلیت پر اجتماع ہوا اور یہ ایسا اجتماع قطعی ہے کہ جس کا انکار نہیں کیا جاسکا۔ رسول اللہ کے اہل بیت کی مثال حضرت نوح علیہ السلام کی کشتی کی ہے جو اس پر سوار اللہ کے اہل بیت کی مثال حضرت نوح علیہ السلام کی کشتی کی ہے جو اس پر سوار ہوا نجات پاگیا اور جو چھے رہ گیا ہلاک ہوگیا۔ (۱۳)

ایک دو سرے مکتوب میں فرماتے ہیں:۔

"قران پاک اور شریعت کی تبلیغ صحابہ کرام نے کی ہے اگر ان پر طعن کیا جائے تو قرآن کریم اور شریعت پر بھی طعن لازم آئے گا۔ قرآن پاک معنرت عثمان غنی فی نے جمع کیا ہے 'اگر عثمان غنی فی پر طعن کیا جائے تو قرآن پاک بر بھی طعن کیا جائے تو قرآن پاک بر بھی طعن لازم آئے گا' اللہ تعالی ہمیں زندیقوں کے عقیدے سے محفوظ رکھے۔ "(۳۲)

حضرت اميرمعاويه كا كارك مين فرماتے ہيں:۔

"حضرت امير معاويه " افضل ہيں يا حضرت عمر بن عبد العزيز " ؟ انہوں نے فرمایا:۔ رسول الله ملی آلیا کی معیت میں حضرت امير معاويه " کے گھوڑے کی ناک میں داخل ہونے والا غبار مجی عمر بن عبد العزیز " سے کئی درجے افضل ہے۔ (۳۳)

### اولیاء کرام سے محبت

جے اللہ تعالیٰ سے محبت ہو وہ یقینا اللہ والوں سے بھی محبت کرے گا' امام ربانی '' فرماتے ہیں:۔

marfat.com

"اس گروہ کی محبت جو معرفت پر مبنی ہے' اللہ تعالیٰ کی عظیم نعموں ہیں ہے ' خوش قسمت ہے وہ جے یہ نعمت عطا فرماتے ہیں۔ شخ الاسلام ہروی " فرماتے ہیں اے اللہ! تو نے اپنے دوستوں کو کیا مقام عطا فرمایا ہے؟ جس نے انہیں بچانا اس نے مجھے پالیا اور جب تک مجھے نہ پایا انہیں نہ بچانا۔ اس جماعت کی دشنی زہر قائل ہے اور ان پر طعن کرنا ابدی محرومیت کا سبب ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اور تمہیں اس آزمائش سے محفوظ رکھے شخ الاسلام "فرماتے ہیں:۔ اللی تو جے رد فرمانا چاہتا ہے اس ہمارے ساتھ الجھا دیتا ہے۔ اللہ تعالیٰ اور اس کی بارگاہ کے مقربین کی عنایات کے بغیراگر فرشتہ بھی ہو تو اس کا نامہ اور اس کی بارگاہ کے مقربین کی عنایات کے بغیراگر فرشتہ بھی ہو تو اس کا نامہ اعمال سیاہ ہے۔ (۳۳)

# تقليد امام اعظم ابو حنيفه قدس سره

امام اعظم ابو حنیفہ" تابعی ہیں اور دنیائے اسلام کے مسلم مجتمد ہیں ' آپ نے زمانہ خیر القرون میں اجتماد کیا اور علم فقہ مرتب کیا' امام ربانی فرماتے ہیں:-

فقہ کے بانی امام ابو طنیفہ ہیں 'فقہ کے چار حصول میں سے تین جھے ان کے سپرد ہیں 'فقہ کے باقی چو تھائی حصہ میں ووسرے حضرات آپ کے ساتھ شریک ہیں ' امام اعظم ' صاحب خانہ ہیں اور دوسرے سب آپ کے بال بچے ہیں۔ عوام نور ہے عوام ' اصحاب کشف اکابر اولیاء کرام آئمہ مجتمدین کی تقلید سے مستنیٰ نہیں ہیں ' امام ربانی ' فرماتے ہیں:۔

"اصحاب ولایت خاصه اور عام مومنین مجتندین کی تقلید میں برابر ہیں۔ اولیاء کرام کا کشف والهام انہیں اتن فضیلت نہیں دیتا که وہ تقلید کی پابندی سے آزاد ہو جائیں' حضرت ذوالنون مصری"' بایزید اسطامی"' جنید بغدادی"' شیخ

#### marfat.com

شیلی عام مومنوں مثلاً زید' عمرو' بکر اور خالد کے احکام اجتنادیہ میں مجتندین کی تقلید میں برابر ہیں۔ ہاں ان بزرگوں کو دیگر امور میں نضیلت ہے۔ (۳۵) اس کمتوب میں فرماتے ہیں:۔

''بغیر کسی تکلف اور تعصب کے کہا جاتا ہے کہ کشف کی نگاہ میں ند ہب حنف کی نگاہ میں ند ہب حنف کی نورانیت عظیم دریا کی صورت میں نظر آتی ہے اور باتی ندا ہب حوضوں اور چھوٹی نہروں کی صورت میں دکھائی دیتے ہیں۔(۳۲)

ارادہ یہ تھا کہ امام ربانی " نے سیدنا غوث اعظم" کے بارے میں جس عقیدے و محبت کا اظمار کیا ہے اس کا بھی تذکرہ کرتا ' نیز عرس ' ایصال ثواب ' مزارات پر چادر چڑھانے کے بارے میں بھی مکتوبات کے اقتباسات پیش کرتا ' لیکن وقت کی قلت کے پیش نظرای پر اکتفاء کرتا ہوں۔ اللہ تعالی جمیں اپنے حبیب پاک ماڑ تیجا محابہ کرام ' اہل بیت عظام رضی اللہ تعالی عنہ بزرگان دین اور امام ربانی مجدد الف ثانی قدس سرہ العزیز کے فیوض و برکات سے فیض یاب فرمائے۔ اور مسلک اہل سنت پر ٹابت قدمی عطا فرمائے۔

marfat.com

### كتابيات

ا۔ مشکوٰۃ شریف عربی (طبع کراچی) ص ۳۰

٢\_ مشكوة شريف عربي ص٣٠

سے مکتوبات امام ربانی فارس (طبع لاہور) دفتر اول حصہ دوم ص-۵۸

س- اليضاً دفتر اول حصه دوم **ص-۳۸** 

۵۔ کمتوبات فاری دفتر دوم حصہ ہفتم ص ۲۳

٢- ايضاً

ے۔ کتوبات فارسی دفتر دوم حصہ ہفتم ص- کس

۸۔ ایضاً ص ۸۳

۹۔ کمتوبات فارسی' دفتر اول حصہ دوم ص ۱۲۸

۱۰ ایفهٔ کمتوبات دفتراول حصه سوم ص ۵۹

اا۔ کمتوبات دفتر دوم حصہ مشتم ص- ۲۸-۲۷

۱۲۔ کمتوبات فارس وفترسوم حصہ ہمتھتم ص- ۵۳

۱۵۲ ایضاً دفتراول کمتوب ۱۵۲

۱۲۵ ایضاً ۱۵ مکتوبات دفتراول مکتوب ۱۲۵

١١۔ ايضاً دفتر سوم مكتوب ١٢١

۱۸ - ایضاً دفتر اول مکتوب ۲۱۰

۲۰۔ کمتوبات فارسی سوم کمتوب ۱۰۰

الا\_ الفياً

۲۲ کتوبات دفتر دوم کتوب: ۵۸

marfat.com

۱۳۳ سوره آل عمران: ۳۱

۲۵ کتوبات دفترسوم کمتوب ۲۲

۲۹ کمتوبات دفتر اول کمتوب ۲۲

۲۲ کمتوبات فارس دفتر اول کمتوب ۲۲۲

۲۸ کمتوبات فارس دفتر اول کمتوب ۲۲۲

۲۸ کمتوبات دفتر اول کمتوب ۲۲۸

۲۹ کتوبات دفتر اول کمتوب ۲۹۸

۳۳ ایشاً دفتر اول کمتوب ۵۹

۳۳ کتوبات دفتر اول کمتوب ۵۹

۳۳ کتوبات وفتر اول کمتوب ۵۹

۳۳ کتوبات فارس اول کمتوب ۵۸

۳۳ ایشاً دفتر اول کمتوب ۱۰۲

۳۳ ایشاً کمتوبات فارس دفتر دوم کمتوب ۵۸

marfat.com

# خواجه محمدیار سانقشبندیؒ کے احوال و آثار مطالعہ سندی مطالعہ

و اکثر محمد اختر چیمه پروفیسروصدرشعبه فاری محورنمنٹ کالج فیصل آباد

## خواجہ محمد پارسا نقشنبدی کے احوال و آثار کا مخضر تجزیاتی مطالعہ (۱)

ذاكثر محمداختر چيمه

برصغیر پاکتان و ہند میں دین اسلام کی ترویج و تبلغ تعلیم کاب و حکمت ترکیہ نفوس مصفیہ قلوب تعیرا فلاق اور اصلاح احوال کا اہم فریضہ جس موثر اور دلنشین انداز میں صوفیائے کرام نے انجام دیا ہے اس کی مثال نمیں ملتی۔ جناب خواجہ غلام محی الدین غزنوی نقشبندی مجددی جمی انمی شخصیات میں ہے ایک ہیں جنہوں نے آزاد کشمیر کے خطہ میں اپنے دور میں احیائے اسلام اور عرفان نقشبندی کی اشاعت کے سلطے میں نمایاں خدمات انجام دی ہیں۔ آج کل ان کے جانشین برحق ذیب سجادہ حضرت پیر محمد علاؤالدین صدیقی مدخلہ نیریاں شریف کی دور افادہ سرزمین میں بیٹھ کر واصلان حق کی را انہائی اور قدیم و تجدید علم و فنون کی وسعت پذیری میں ہمہ وقت مصروف را انہائی اور قدیم و تجدید علم و فنون کی وسعت پذیری میں ہمہ وقت مصروف ملل ہیں۔ آج کا یہ پر شکوہ اجلاس بھی آپ کی زیر سربرستی اس سلسلہ کی ایک

برصغیر میں چار سلاسل طریقت چشنیہ' سروردیہ' قادریہ اور نقشبندیہ مشہور ہیں۔ سلسلہ نقشبندیہ "سلاسل چار دہ گانہ معروفہ" میں سے ایک ہے (۲) بستان اساحہ میں تحریر ہے کہ جمع سلاسل صوفیہ سرور اولیاء آئمہ مدی

marfat.com

حضرت امير المومنين على كرم الله وجه پر اختام پذير ہوتے ہيں گر بعض نفت الدي مشائخ اپنا رشتہ طريقت خليفه اول و يار غار نبی مشائخ اپنا رشتہ طريقت خليفه اول و يار غار نبی مشائخ اپنا رشتہ طريقت صديق اكبر" مبداء و منبع سلسله طريقت نفت البر" مبداء و منبع سلسله طريقت نفت نفت شار ہوتے ہيں (۳) - ايرانی محقق واکثر عبدالحسين زرين كوب ارزش ميراث صوفيه بيں لکھتے ہيں:

"این نقشبندید خود شاخه ای بوده اند منشعب از سلسله خواجگان که منسوب بوده است به خوجه احمد عطالیوی "معروف به حفرت ترکستان و گویند خواجه بهاء الدین نقشبند "ترکستان مروج و محی طریقه اوشد (۳) خواجه نقشبند "ک خلفا و مریدین کے بارے میں رشحات عین الحیات کی ردایت اس طرح ہے:
"پوشیده نماند که افضل و اکمل خلفا و اصحاب حفرت خواجه بهاء الدین قدس سره "حفرت خواجه علاء الدین عطار " و حفرت خواجه پارسا قدس سرها بوده اندو لیکن اصحاب ایشان بسیارو خدام بیرون از حد و شار اند- "(۵)

بوده اندو لیکن اصحاب ایشان بسیارو خدام بیرون از حد و شار اند- "(۵)

شابزاده داراشکوه نے سفینته الاولیاء میں آپ کے خلفاء جہارگانه کا شابزاده داراشکوه نے سفینته الاولیاء میں آپ کے خلفاء جہارگانه کا

ن کریوں کیا ہے: زکریوں کیا ہے:

"معزت خواجه" را اصحاب بسيار اند' اهل ماوراء النهر اکثری مريد ماشا انداما اشهرو بهتر و مهتر خواجه محمد پارسا" و خواجه علاء الدين عطار" ملايعقوب جرخی" و خواجه علاء الدين غجدوانی" - "(۲)

ہارا مقمود و مدعا یمال خواجہ مجمد پارسا کا بطور مصنف مختفر تعارف اور ان کے عارفانہ آثار پر قدرے تبعیرہ پیش کرنا ہے۔

خواجہ سمس الدین جلال الدین ابوالفتح محمد بن محمد سن محمود حافظی بخاری معروف و طقب به خواجه محمد پارسا خواجه نقشبند کے درجه اول کے طفاء اور سلسله عالیه نقشبندیه کے اکابر پیشواؤل اور اعظم عارفول میں سے بنا شجرہ نسب حضرت عبداللہ بن جعفر طیار ساک پہنچنا ہے۔ (2) آپ

#### marfat.com

2018 میں بخارا کے ایک عالم فاضل گھرانے میں پیدا ہوئے۔ علوم معقول منقول' فروغ و اصول اور فقہ و تفییرو حدیث پر دستگاہ رکھتے تھے۔ عمد سلطان شاہرخ مرزا (۷۰۸ھ۔ ۵۸ھ) میں زندہ تھے۔ (۸)

خواجہ پارسااینے زمانے کے نمایت محترم اور بزرگوار مشائخ میں شار ہوئے۔ معاصرین میں سے حضرت شاہ نعمت اللہ ولی کرمانی (م۔ ۱۹۳۸ ھ) سلسلہ طریقت نعمت اللید کے بانی اور صاین الدین علی بن محد ترکہ اصفهانی (م-۸۳۵ ه) جیسے بلند پایہ وابتگان حق بھی آپ کے احرام کے قائل تھے۔(۹) آپ نے ایی زندگی کا بیشترونت بخارا میں گزارا۔ دو بار حج بیت الله اور زیارت روضه نبوی ملکھی کی غرض سے حرمین شریفین کا سفر اختیار کیا۔ پہلے سفر میں خواجہ نقشبند کے ہمراہ گئے۔ دو سری بار ۸۲۲ھ میں مریدوں اور اراد شندوں کی جماعت کے ساتھ مزارات مقدسہ کی زیارت کی خاطرنسف مغانیاں بیخ ترفد اور ہرات کے رائے سرزمین حجاز کو روانہ ہوئے۔ جس شراور قصبہ میں بہنچتے وہاں کے سادات 'مشائخ' علاء' فقہا اور ممتاز شهری ان کا والهانہ خیر مقدم كرتے اور نمايت تعظيم و تكريم سے پيش آتے۔ قربه جام ميں مولانا عبد الرحمٰن جامی " پانچ سال کی عمر میں آپ کے دیدار سے شرف یاب ہوئے۔ چنانچہ خواجہ پارسات کی نگاہ کرم کی برکت سے مولانا جامی کو خانوادہ نعشبندیہ اور اس کے خواجگان سے اخلاص وارادت اور الی محبت پیدا ہوئی جو بے عدیل و بے مثال

marfat.com

آخری ایام میں ۱۲۲ھ میں اس دار فانی سے رطت فرہ گئے۔ آپ کے جسد مبارک کو جنت البقیع میں حضرت عباس کا کی قبر کے نزدیک سپرد فاک کیا گیا۔(۱۱) بعض فضلانے آپ کا مادہ تاریخ وفات "فصل خطابی (۸۲۲) شار کیا ہے۔(۱۱)

خواجہ نقشند "نے اپنے وصال کے وقت خواجہ پارسا کے بارے میں اظہار فرمایا کہ "ہمارے ظہور کا مقصد اس کا وجود ہے۔ ہم نے اس کی جذب و سلوک کے دونوں طریقوں سے تربیت کی ہے۔ اگر وہ مشغول ہو جائے تو ایک دنیا اس سے منور ہو جائے۔ "(۱۳))

خواجہ نقشبند " نے اپنی ذندگی میں بعض مریدوں کی روحانی تربیت کے خواجہ نقشبند " نے اپنی ذندگی میں بعض مریدوں کی روحانی تربیت کے لئے انہیں خواجہ بارسا کے سپرد کیا اور آپ کی رحلت کی کچھ عرصہ بعد جب خلیفہ اول خواجہ علاء الدین عطار " علاقہ صغانیاں میں سکونت پذیر ہو گئے تو خواجہ محمد پارسا بخارا میں کمل طور پر "مقام ارشاد" کے وارث ہو گئے اور اس علاقہ میں سلسلہ نقشبند کے مربراہ قرار پائے۔

خواجہ پارسا" نے اولاد صالح اور روحانی مریدوں کے علاوہ علم تصوف ' ملی خواجہ پارسا" نے اولاد صالح اور روحانی مریدوں کے علاوہ ' علم تصوف سلوک ' معرفت ' حکمت اور تغییر کے موضوعات پر کافی کتابیں فارس ذبان بھی تصنیف کی ہیں۔ آپ کی ان تصانیف میں عارف اجل شخ اکبر محی الدین ابن عربی اندلسی (م-۱۳۸۸ھ) کی تعلیمات اور طریقہ نعتبندیہ کے آداب کا اثر نمایاں ہے۔ خواجہ پارساکی جملہ تصانیف کو دو حصوں میں تقییم کیا جا سکتا ہے:

پہلا حصہ: وہ تصانیف جن کے نیخ موجود نمیں ہیں صرف نام ملتے ہیں۔ دو سرا حصہ: وہ تصانیف جن کے عناوین حسب ذیل ہیں:

خواجہ یارساکی تصانیف کے عناوین حسب ذیل ہیں:

marfat.com

## يهلاحصه

١- انيس الطالبين وعدة الساكين - (١١٧)

۲- تحقیقات

٣- تفسرسوره فاتحه الكتاب

۳- تغیر سوره **حائے** هشت گانه یا تغیر تمانیه

۵- رماله قدسیه (۱۵)

۲- رماله کثفیه

٧- رمزالاقطاب

۸۔ زمان و مکان

9- مخنان خواجه پارسا (ملفوفات خواجه پارسا)

•ا- سخن راست

اا۔ شرح نصوص الحکم (۱۲)

۱۲۔ عقائد فرق اسلامی

١١١- قصل الخطاب لومل الاحباب (١٤)

سما- كلمات قدسيه خواجه علاء الدين عطار"

۵ا۔ محبوبیہ

#### دومراحصه

اس حصہ میں خواجہ پارساکی وہ تصانیف شامل ہیں جو حوادث زمانہ سے یا تو ضائع ہو چکی ہیں یا ابھی تک مختقین اور فہرست نگاروں کی نگاہوں سے او جمل ہیں۔ چنانچہ صوفیہ کی کتب میں فدکور ان کے ناموں یا منقول عبارات

marfat.com

کے علاوہ مزید معلومات ہنوز دسترس میں شیس ہیں۔ ١٦- تفييرسوره من جزء الملك و النباء ےا۔ تفسیرسورہ کیبین ۱۸۔ رسالہ درباب قصیدہ ابن فارض ۱۹۔ رسالہ فی طریق ذکر الحفی ٢٠ الفصول الستة ۲۱\_ مسلك العارقين ۲۲ مقامات خواجه یارسا ۲۳۔ کتوبات خواجہ بارسا ۲۳۔ مناسک جج ٢٥- منطق الطير ٢٦ وصایائے خواجہ یارسا ۲۷ اشعار فاری خواجه پارسا: بقول استاد سعید تعیسی: -"خواجہ نے گاہے قاری شعر بھی کے ہیں۔ اور اُن کے پچھ اشعار

موجود ہیں۔"(۱۸) محمود ہیں۔

تجزياتى مطالعه

یوں خواجہ محمہ پارسا ماحب تصانیف منشور عدیدہ ہیں۔ ان کے سارے رسائل و مرقوبات علم و عرفان مدق و صفا عکمت و دانش اخلاق و اعمال اور حقائق و معارف باطنیہ کے آئینہ دار ہیں۔ محر قلت مختائش کو طحوظ رکھتے ہوئے یہاں محض چند اہم کتابوں کا تجزیاتی مطالعہ اور تبعراتی جائزہ پیش کرنے پر اکتفاکیا جائے گا۔

marfat.com

انیں الطالبین السالکین میں مقامت خواجہ بماء الدین نقشبند "کی تفصیل ہے۔ مصف نے اسے چار حصوں میں تقسیم کیا ہے۔ عبارات زیادہ تر خواجہ نقشبند کے سلوک و معرفت ' ملفوظات و ارشادات اور خواجہ موصوف کے مناقب میں خواجہ علاء الدین عطار اور دیگر اکابر کے اقوال پر بنی ہیں۔ (۱۹) تحقیقات مراتب توحید ' معارف و لطائف ' سلوک و اخلاق اور اصطلاحات صوفیہ سے متعلق سات ابواب میں ترتیب شدہ ہے۔۔۔ تقاسیر کی تابیں بھی مشرب تصوف اور کلمات قدسیہ حضرات اہل یقین کے اسلوب میں قلمنبد کی گئی۔ مشرب تصوف اور کلمات قدسیہ حضرات اہل یقین کے اسلوب میں قلمنبد کی گئی۔

رمالہ قدسہ خواجہ پارساکی ممتاز اور عمدہ تالیفات میں سے ایک ہے۔
اسے فہارس مخطوطات میں متعدد ناموں سے یاد کیا گیا ہے۔ یہ رسالہ ایک مقدمہ اور بارہ مطالب پر مشمل ہے۔ خواجہ پارسانے اسے خواجہ نقشند کی مجالس نشخی میں مرتب و مدون کیا اور یہ صاحب موصوف کے حالات' مقامات' کلمات' کرامات' حقائق' لطائف' ملفوظات اور دقیق نکات کے انشراح کا نادر مجموعہ ہے۔ (۲۰)

شرح نصوص الحكم شخ اكبر بن عربي "كى اممل كتاب نصوص الحكم پر متعوفانہ انداز نگارش میں فارس میں لکھی مئی شرح ہے۔ چنانچہ بقول خواجہ یارسا اور بہ روایت آقائے محد تقی دائش پڑوہ:

" کئی لوگوں نے اس کتاب کی شرح لکھی لیکن احسن طریقہ سے عمدہ برآ نہ ہوئے سوا اس کے کہ بات کو بڑھائیں۔ میں (خواجہ پارسا) نے اس کی شرح اگرچہ مختر لکھی ہے لیکن "کلید راز" قار کین کے ہاتھ میں دے دی ہے۔ "(۲۱)

نفحات الانس جامی میں خواجہ ابونصر پارسا فرزند خواجہ پارسا کے شرح احوال میں منقول ہے کہ ایک روز خواجہ پارساکی مجلس مبارک میں شیخ ابن

marfat.com

عربی اور ان کی تفنیفات کا ذکر ہو رہا تھا۔ وہ فرمایا کرتے تھے کہ "فصوص جان ہے اور فتوحات دل۔ وہ بیہ بھی کما کرتے تھے کہ جو کوئی فصوص الحکم کو عزیز رکھتا ہے اس کا حضرت پینجبر اکرم ملکھی ہے اتباع کا جذبہ قوی ہو جاتا ہے۔ "(۲۲)

فصل الحظاب لوصل الاحباب خواجہ پارساکی سب سے اہم اور معروف تصنیف لطیف ہے۔ یہ طنے جلتے متعدد ناموں سے موسوم ہے لیکن اس کا معمول اور متداول نام کبی ہے البتہ بعض اوقات بطور اختصار صرف فصل الحظاب ہی کما جاتا ہے۔ خواجہ پارسا ؓ نے یہ تعنیف شریعت اور طریقت کے مشترک عقائد میں لکھی ہے اور اس میں علوم ظاہر و باطن میں نظابق کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس بنا پر فصل الحظاب علم تصوف کے دقائق اور طریقہ نقشبندیہ کے دقائق میں ایک مفید تالیف ہے۔

مولف نے تمہید میں مشائخ طریقت ' بزرگان دین اور مقدایان الل یقیں کے بارے میں تعریفی کلمات کھنے کے بعد عرفانی ' دبی ' فقی ' کلای اور حکی مباحث کا آغاز کر دیا ہے۔ "فعل الحطاب " کو فاری ذبان میں علم تعوف کا دائر ہ المعارف کما جا سکتا ہے۔ بالخوص اس لئے کہ خواجہ نے اس میں دین و عرفان اور تصوف کے مختلف سلاسل کے بزرگوں کے حالات سے متعلق معتبر اور گران بما معلومات جج کرنے میں بڑا اہتمام کیا ہے۔ ان کی ہے کتاب خاص اجمیت کی حامل ہے کیونکہ انہوں نے چیوایان دین اور خواجگان طریقت خاص اجمیت کی حامل ہے کیونکہ انہوں نے چیوایان دین اور خواجگان طریقت کا ادوال و مقامات ' انجیاء اولیا کے مجزات و کرامات اور صوفیا کی اصطلاحات و کلمات بیان کرتے ہوئے بڑے لطیف اور مغید نکات درج کیئے ہیں۔ خلفائے اربعہ ' اصحابہ صفہ ' مغرین ' محدثین ' قراملہ ' فلمت وغیرہ کے بارے میں معلومات فرقہ جریہ ' طاماتیہ وغیرہ کے بارے میں معلومات فرقہ جریہ ' طاماتیہ وغیرہ کے بارے میں معلومات فرقہ جریہ ' طاماتیہ وغیرہ کے بارے میں معلومات نبی بہنچائی ہیں۔ ان مباحث کے ضمن میں بخاری ' مسلم ' ترزی کی قوت القلوب ' بہنچائی ہیں۔ ان مباحث کے ضمن میں بخاری ' مسلم ' ترزی کی ' قوت القلوب ' بہنچائی ہیں۔ ان مباحث کے ضمن میں بخاری ' مسلم ' ترزی کی قوت القلوب ' بہنچائی ہیں۔ ان مباحث کے ضمن میں بخاری ' مسلم ' ترزی کی ' قوت القلوب ' بہنچائی ہیں۔ ان مباحث کے ضمن میں بخاری ' مسلم ' ترزی کی ' قوت القلوب ' بہنچائی ہیں۔ ان مباحث کے ضمن میں بخاری ' مسلم ' ترزی کی ' قوت القلوب ' بہنچائی ہیں۔ ان مباحث کے ضمن میں بخاری ' مسلم ' ترزی کی ' قوت القلوب ' بہنچائی ہیں۔ ان مباحث کے ضمن میں بخاری ' مسلم ' ترزی کی ' قوت القلوب ' بہنچائی ہیں۔ ان مباحث کے ضمن میں بخاری ' مسلم ' ترزی کی ' قوت القلوب ' بہنچائی ہیں۔ ان مباحث کے ضمن میں بخاری ' مسلم ' ترزی کی ' قوت القلوب ' بہنچائی ہیں۔ ان مباحث کے ضمن میں بخاری ' مسلم ' ترزی کی ' قوت القلوب ' بہنچائی ہیں۔ ان مباحث کے ضمن میں بخاری ' مباحث کے ضور کی ان کی بی بی کی بی کی

maffat.com

ترف 'شرح تعرف 'کشف الحجوب 'شرح منازل السائری 'الانباب 'آداب المریدین 'عوارف المعارف 'ترجمہ عوارف 'تحفتہ المررہ اور مرصاد العباد جیسی کتب معتبرہ سے حوالے دیئے ہیں۔ بعض مقامت پر قرآنی قصوں اور دیگر گائب و غرائب کے بھی اشارے طبح ہیں مثلاً خصر و موکی 'الیاس و خصر اور خضر و ابوالحن خرقان "کی واستانیس بیان کی گئی ہیں۔ بعض مناسبات سے خواجگان نقشند کے خصائل و شائل بھی منقول ہیں۔ مولف نے ان کی تعلیمات خواجگان نقشند کے خصائل و شائل بھی منقول ہیں۔ مولف نے ان کی تعلیمات صادقہ کو اہل سنت و الجماعت کے عقائد کے عین مطابق قرار دیا ہے۔ تمام کتاب میں عربی عبارات سموئی گئی ہیں نیزفاری اور عربی اشعار بھی برمحل ملتے ہیں اور کتاب کے بیشتر موضوعات مشائخ اور بزرگان دین کے اقوال و ہیں اور کتاب کے بیشتر موضوعات مشائخ اور بزرگان دین کے اقوال و ارشادات پر مشمل ہیں۔ (۲۳) بعض رسائل خواجہ مثلاً "زبان و مکان" اور «خواجہ مثلاً "فیاس و ماخوذ ہیں۔ علامہ اقبال نے شکیل جدید المیات اسلامیہ میں زمان و مکان کی بحث میں بعض جگہوں پر خواجہ تشکیل جدید المیات اسلامیہ میں زمان و مکان کی بحث میں بعض جگہوں پر خواجہ یارسا سے استفادہ کیا ہے۔

بسرحال خواجہ پارساکی تصانف کو اسلامی تصوف میں بالعوم اور سلسلہ عالیہ نقشبندیہ میں بالخصوص اہمیت حاصل ہے۔ ان کی بیشتر تالیفات ملمی اصطلاحات و ارشادات سے پر ہیں۔ خواجہ کی علمی و عرفانی شخصیت کا اپنے محاصر عرفاواد با مثلا شاہ نعمت اللہ ولی کرمانی 'صابی الدین ترکہ اصفهانی 'سید محمد نور بخش ' پیر جمال الدین اردستانی اور مولانا عبدالر حمٰن جامی کے دوش بدوش فارسی ادبیات کی تاریخ میں بھی ایک مقام متعین کیا جا سکتا ہے۔ انہوں نے ایرانی ادب اور اسلامی نقصوف کو علمی نقطہ نظر سے ترتی اور وسعت دی۔ ایرانی ادب اور اسلامی نقصوف کو علمی نقطہ نظر سے ترتی اور وسعت دی۔ ایرانی ادب اور اسلامی نقصوف کو علمی نقطہ نظر سے ترتی اور وسعت دی۔ ایرانی ادب ور اسلامی نقطہ نے علمی و عرفانی مشن کو جاری رکھنے کی مزید توفیق عطا فرمائے۔ آمین شم آمین۔

marfat.com

# مآخذوحواشي

ا۔ یہ مقالہ "خواجہ غلام محی الدین غزنوی" سیمینار" ذیراہتمام محی الدین اسلامی یونیورشی نیریاں شریف منعقدہ بمقام کمیس یونیورشی عذا (نیریال شریف تراثہ کھل آزاد کشمیر) بتاریخ ۱۲ جون ۱۹۹۹ء کے لئے بطور خاص تیار کیا گیا اور سیمینار میں بنفس نفیس عاضر ہو کر پڑھنے کی سعادت عاصل کی گئی۔ اور افادہ عام کی خاطراسے شائع کیا گیا۔ ذہبے نصیب۔ (محمد اختر چیمہ) افادہ عام کی خاطراسے شائع کیا گیا۔ ذہبے نصیب۔ (محمد اختر چیمہ) ۲۔ معصوم علی شاہ نعمت اللهی شیرازی طرایق الحقایق ، بہ تھیج دکتر محمد جعفر مجوب کتابفروشی بارانی شہران۔ ج ۲ ص ۲۰۵۔ ۳۰۹

ر زین العابدین شیروانی "کتابخانه سانی شران چاپ اول می ۱۲۰-۲۲۰ مزید برآن خواجه نقشند" کے سلسله اختساب طریقت کی تفصیل کے لئے ملاحظہ سیجے: خواجه محمد پارسا" رساله قدسیه "مخطوط کتابخانه مرکزی دانشگاه شران شاره: مواجه می بارسا" معموم علی شاه "طرایق الحقایق" ۱۲۸۳–۳۵۲

الم تران الماساش من اوا

۵۔ فخرالدین علی کاشفی ' بامقدمہ و تصحیحات علی اصغرمعینیان تہران ۱/۱۰۱-۰۰۰
 ۲۔ نو کشور کانیور ۱۸۸۳ء ' ص ۹۹

۔۔ خواند میر' حبیب البیر' طبع خیام تهران ۱۳۳۰ ش' ۱/۱۱ عبدالحسین نوائی رجال کتاب حبیب البیر' تهران ۱۳۲۳ ش' ص ۸۹

۸۔ دولت شاہ سمرفندی' تذکرہ الشعرا' بہ تضج محد عباس شران سے ۱۳۳۳ ش' ص ۱۳۷۹

۹۔ مولانا جامی ' نفحات الانس ' بہ تھیج مہدی توحیدی پور ' شران ۱۳۳۳ ش' م ۳۹۵ معصوم علی شاہ ' طرایق الحقالق ' ج ۱۳ مس سم: چہادہ رسالہ فارسی صاین

#### marfat.com

ترکه اصغمانی به تصحیح موسوی و دیباجی ' تتران ۵۱ سااش ' ص ۱۸۷ سام ۱۰- هولانا جامی ' نفحات الانس۔ ص ۱۹۳۳

اا۔ دارا ظنکوه' سغیته الاولیا' نو ککٹور کانپور' ص 24: محمد علی مدرس رضوی' ریحانیه الادب' تبیرا ایڈیشن تنمریز' ا/۱۳۰ سعید نفیسی' تاریخ نظم و نثر در ایران و در زبان فارس ' تنران ا/۲۲۱۔ ۲۸۰٬۲۲۰

۱۲- خاند میر' حبیب البیر' ۱۲۰: عبدالحسین نوائی۔ رجال حبیب البیر' ص ۹۰: فخرالدین علی کاشفی' رشحات عین الحیات' تهران ۱۱/۱۱

سا۔ جامی' نفحات الانس' ص ۱۳۹۳: این احمد رازی' ہفت اقلیم' بہ اہتمام جواد فاصل تہران ۳۲۹/۳

۱۳- خواجہ نقشبند ؓ کے مناقب میں ای نام کی متعدد کتب مختلف مصنفین نے لکھی ہیں مثلاً

(i) تالیف خواجہ پارسا(ii) تالیف خواجہ حسام الدین یوسف بخاری (iii) تالیف معلاح بن مبارک بخاری۔۔ اس مغمن میں مزید تفصیل کے لئے ملاحظہ سیجئے: فہرست نسخہ معائے خطی فارسی 'تہران' ۱۰۵۵/۲؛ محمد تقی دانش پڑوہ' فہرست مائیکرو قلم معائے کیا بخانہ مرکزی دانسگاہ تہران' ۱۳۸۸ ش' ص

۱۵۔ مقالہ نگار۔ اخر چیمہ۔ رسالہ قدسیہ کی تین اشاعتوں سے مطلع ہے:
 ۱۵۔ مقالہ نگار۔ اخر چیمہ۔ رسالہ قدسیہ کی تین اشاعتوں سے مطلع ہے:
 ۱۵) ۱۳۲۸ (۵) ہیں بخارا سے شائع ہوا۔
 ۱۵) ہے تضیح پروفیسر محمد اقبال ملک مرکز تحقیقات فارس ایران ویاکتان راولپنڈی۔

(iii) جدید تحقیق کے ساتد تمران (ایران) سے طبع ہوا۔

مزید برآل: احمد منزوی ' فهرست نسخه های خط فارس ۱۳۰۹/۲ کے مطابق اس کا ترکی زبان میں ترجمه بھی ہو چکا ہے۔

۱۷- به تقیح و کتر جلیل مسکر نزاد 'به اجتمام مرکز نشردانشگای ' تسران ۱۳۹۱ه '

marfat.com

ش میں چھپ چک ہے۔

ے ا۔ اس کی دو اشاعتیں بہ ترتیب ذیل ہیں:

(i) ہندوستانی ۲۸۸اھ 'ق۔

(ii) تاشقند (روس) اسهاه و ق-

۱۸۔ سعید نفیسی' تاریخ نظم و نٹردر ایران' ۱۱/۱۲

۲۰ محد اخرچیمه مقالات اخری ۲۷-۲۰

الا۔ محد اخر چیمہ 'مقالات اخر' ص ۷۷ بحوالہ: فهرست ننخ تحطی احدائی 'سید محد مشکوٰۃ بہ کتابخانہ مرکزی دانشگاہ تہران ۱۳۳۲ ش' جسم'۱۷۲۱س

۲۲۔ یہ تصبح مہدی توحیدی ہور ' شران ص ۳۹۲

٢٣ محد اخرجيمه مقالات اخرى ١٩٥٥ ٨ ١٨٥

۲۴- به امر پوشیده نه رہے۔ مقاله نگار--- محد اخر چیمه--- نے تمل ازیں خواجہ پارساشنای کی خاطرائے تئیں تین بار کوشش کی اور مضمون لکھ کر چیوائے:

(i) میں: مخصیت عرفانی و علمی خواجہ محمہ پارسا نمیندی بخاری: مجلہ دانشکدہ اربیات و علمی و انشکاہ فردوی مشمد (ایران) شارہ مجلہ دانشکدہ اربیات و علوم انسانی دانشکاہ فردوی مشمد (ایران) شارہ مسلسل ۳۹ خزال ۱۳۵۳ ه ش-

(ii) خواجه محمد بإرسا نقشبندی بخاری "اردو ترجمه بوساطت سید عارف نوشاهی ' مخله نوراسلام ' اولیائے نقشبند نمبر' حصد اول جلد ۲۴ شماره: ۳۳۳ شرتبور شریف مارچ ایریل ۱۵۰۹ مفات ۸۲۸ – ۳۳۹ س

(iii) اردو میں: احوال و آثار و مقامات خواجہ محمد پارسا نقیمندی ": مقالات اختر' ڈاکٹر محمد اختر چیمہ' سلسلہ اشاعت ۵۳ بہ اہتمام قرطاس فیمل آباد ۱۹۸۵ء' صفحات ۸۵۔ ۲۰ حواشی: ۱۸۸–۱۸۱

marfat.com

حضرت پیرمهر علی شاه کی تصانیف شخفیق الحق اور سیف چشتیائی کامطالعاتی تجزیه

غلام عبدالحق محمد ریسرج ایسوسی این اداره تحقیقات اسلامی بین الاقوامی اسلامی یو نیورشی اسلام آباد

حضرت پیرمهرعلی شاه "کی تصانیف میں سے "خفیق الحق فی سکلمة الحق" اور "سیف جشتیائی" "شخفیق الحق فی سکلمة الحق" اور "سیف جشتیائی" کامطالعاتی تجزییہ

محدجی اے حق

"تقوف" اسلامی شریعت کا تکمیلی پہلو ہے جبکی بنیاد قرآن و حدیث پر ہے قرآن و حدیث پر ہے قرآن مجید میں ارشاد ربانی ہے: فَمَنْ کَانَ یَرْجُوْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْیَعْمَلُ عَمَلُ صَالِحًا وَلاَ یُشْرِكَ بِعِبَادِةٍ رَبِّهِ اَحَدًا (الكهف: ١٠٠)

تصوف کی تین خصوصیات اس آیت کریمہ سے مستنبط بیان کی جاتی بیں (۱) لِقَاءِ رَب کی اُمید اور شوق (۲) مجامدہ اور (۳) توحید خواہ وجودی ہو یا شہودی تصوف میں قرب اللی کو مرکزی مقصد قرار دیا جاتا ہے جو اس آیت کریمہ پر منبی ہے "وَ اسْجُدْ وَ اقْتُرِبْ" (العلق:۱۹) یعنی عبادت رب تعالی کے مجامدے کے ذریعے رب تعالی کا قرب حاصل کرنے کی کوشش کرتے دمنا۔

حضرت داتا تمنخ بخش علی جوری کھتے ہیں کہ صوفیاء کا طریقہ اس آیت قرآنیہ کے مطابق ہے "وَ عَبَادُ الرَّحْمٰنِ الَّذِیْنَ یَمْشُوْنَ عَلَی الْاَرْضِ مَوْنًا وَ اذَا خَاطَبَهُمُ اَلْجَاهِلُوْنَ قَالُوَ اَسَلاَمًا (الفرقان: ١٣) هُوْنًا وَ اذَا خَاطَبَهُمُ اَلْجَاهِلُوْنَ قَالُوَ اَسَلاَمًا (الفرقان: ١٣) الله کے بندے ہیں جو زمین پر عاجزی کو اختیار کرتے ہیں اور براکنے والوں کو الله کے بندے ہیں جو زمین پر عاجزی کو اختیار کرتے ہیں اور براکنے والوں کو

marfat.com

برا جواب دینے کی بجائے ان سے درگزر کرتے ہیں۔ علی جوری "ایک حدیث پیش کرتے ہیں:

مَنْ سَمِعَ صَوْتَ اَهْلِ اَلْتَصَوُّفِ فَلَا يَوْمِنُ دُعَاهُمْ كُتِبَ عِنْدَ اللَّهُ مِنَ الْغَافِلِيْنَ؛ لِعِن جو شخص ابل تصوف كى دعاكى آواز سے اور آمن نہ كے وہ الله تعالى كے نزديك عاقلين ميں لكھا جا؟ ہے۔ اس حديث ميں لفظ ابل التصوف دليل ہے كہ تصوف كى من گرت چيز نميں بلكہ اسكى بنياو حديث ير ہے۔ آپ ايك اور حديث بيان كرتے ہيں كہ آنخضرت ما تا تا كے دن ا

حضرت طارة سے پوچھا:

كَيْفَ اَصْحَبْتَ يَا حَارَثُهُ قَالَ اَصْحَبْتُ مُومِنًا بِاللَّهِ حَقَّا فَقَالَ اُنْظُرُ
مَا تَقُولُ يَا حَارِثَةُ إِنَّ لَكُلِّ شَى ءٍ حَقِيْقَةً وَمَا حَقَيْقَةُ اِيُمَانِكَ فَقَالَ
عَرَضْتُ نَفْسِى عَنِ الدُّنْيَا فَاسْتَوَىٰ عَنْدِى حَجْرَهَا وَذَهْبَهَا وَفِضَّتَهَا
وَمَدَرَهَا فَاسْهَرْتُ لَيْلِى وَاظْمَاتُ نَهَارِیْ حَتَّی صِرْتُ کُانِی اَنْظِرُ

اِلَى عَرْشِ رَبِّي بَارِزاً وَكَانِي اَنْظُو اللَّهِ اللَّهِ الْمَا الْحَنَّةِ يَتَزَاوَرُوْنَ فِيْهَا وَكَانِي اَنْظُو اللَّهِ اللَّهُ النَّارِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

عَرَفَتُ فَالَٰذِمْ قَالَهَا ثَلاَثًا" (کشف المجوب مترجم من: ۷)

ینی حفرت حاری رضی الله تعالی عنه کو الله جل شانه نے حفرت نی اکرم سائلی کے فیض صحبت سے بیہ مقام عطا فرمایا کہ وہ دنیا سے بے نیاز ہو گئے دنیا کا سونا چاندی اور پھر مٹی ان کی نظر میں ایک برابر ہو گئے وہ رات دن یاد اللی کے مجامدے سے گزر کر کشف کے اس مقام پر فائز کئے گئے کہ عرش رب کو دیکھتے اہل جنت کو اور اہل نار کو دیکھتے اور حضرت رسول اکرم سائلی نے اس مقام کی تفاظت کرنے کا تھم فرمایا اور بھی تصوف کا مغز اسکو پیند فرمایا اور اس مقام کی حفاظت کرنے کا تھم فرمایا اور بھی تصوف کا مغز

صوفیاء کرام کے افعال و اقوال قرآن و حدیث کی تعبیرو تصویر

maffat.com

ہوتے ہیں مثلاً حضرت سلطان المشائخ رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ میں نے حصرت بابا فرید الدین کو مسعود مینج شکر کو دیکھا کہ قبلہ کی طرف قدم بردھاتے اور بید زباعی پڑھتے ہوئے وجد کرتے تھے:

خواجم که بیشه در بوائے توزیم خاکے شوم و بربر پائے توزیم مقصود من بنده زکونین توئی ازبر تو میرم و برائے توزیم

يَقِينَا بِهِ آيت كريم قُلْ إِنَّ صَلاَتِى وَنُسُكِى وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِى لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْن اور اَشَدُّ حَباً لِلَّه اور فَاذُ كُرُوْااللَّهَ قِيامًا وَقَعُوْداً كَي عَلَى تَعِير

آیت کریمہ وَ الَّذِیْنَ آمَنُوْ الشَدُّ حُبَّالِلَّهِ (البقرة:١٦٥) کے مطابق عشق اللی کو نصوف میں بنیادی عضر قرار دیا جاتا ہے مولانا جلال الدین رومی فرماتے ہیں:

شادباش اے عشق خوش سودائے ما اے طبیب جملہ ملتھائے ما اے دواء نخوت و ناموس ما اے تو افلاطون و جالینوس ما اے تو افلاطون و جالینوس ما

تصوف کالفظ ہا قاعدہ اصطلاح خاص کے طور پر آہستہ آہستہ عام استعال ہونے لگا چنانچہ اہل سنت میں سے ان خاص لوگوں نے جنہوں نے اپنی انفاس کو

marfat.com

الله تعالی کے لئے وقف کر دیا اور اپنے دلوں کو غفلت کے طاری ہونے ہے محفوظ رکھا اپنے لئے الگ نام "نصوف" رکھ لیا ان بزرگوں کے لئے یہ نام دوسری صدی ہجری سے پہلے مشہور ہو چکا تھا۔ (رسالہ تخیریہ مترجم:۱۲۲)

بقول ابن خلدون صوفیاء نے جو طریقہ اختیار کیا وہ آغاز اسلام سے مسلمانوں میں متداول تھا اور اکابر صحابہ رضی اللہ تعالی منم اسے سچائی اور ہدایت کا طریقہ یقین کرتے تھے۔ اور جب دو سری صدی بجری میں مسلمانوں کے دلوں میں دنیا کی محبت راہ پانے گئی تو جن لوگوں نے زہد و تقویٰ کو اپنا شعار بنایا وہ صوفیاء کے لقب سے یاد کئے جانے گئے۔ (ڈاکٹر ڈونالڈین مسلمانوں کا فلفہ اخلاق ص:۱۹۳)

مولانا اشرف علی تفانوی نے طریقت کو شریعت کا حصہ قرار دیتے ہوئے فرمایا: شریعت نام ہے مجموعہ احکام علیفیہ کا اس میں اعمال ظاہری و باطنی سب آگئے اور متقدمین کی اصطلاح میں وہ لفظ فقہ کو اس کا مترادف سیحتے تھے پھر متاخرین کی اصطلاح میں شریعت کے جزو متعلق باعمال ظاہرہ کا نام فقہ ہو گیا اور دو سرے جزو متعلق باعمال باطنہ کے طریقوں دو سرے جزو متعلق باعمال باطنہ کے طریقوں کو طریقت کتے ہیں پھر ان اعمال باطنہ کی در تی سے قلب میں جو جلا وصفا پیدا ہو تا ہے اس سے قلب پر بعض حقائق الیہ صفاتیہ و فعلیہ بالخصوص معاطات فیما ہو تا ہے اس سے قلب پر بعض حقائق الیہ صفاتیہ و فعلیہ بالخصوص معاطات فیما انکشاف کو مقرفت کتے ہیں اور اس انکشاف کو مقبق و عادف کتے ہیں اور اس بین اللہ و بین العبر متعلق شریعت کے بی ہیں اور عوام میں جو یہ شائع ہو گیا ہے بس یہ سب امور متعلق شریعت کے بی ہیں اور عوام میں جو یہ شائع ہو گیا ہے کہ شریعت صرف جزو متعلق باحکام ظاہرہ کو کئے گئے ہیں یہ اصطلاح کی اہل کہ شریعت صرف جزو متعلق باحکام ظاہرہ کو کئے گئے ہیں یہ اصطلاح کی اہل کے علم سے منقول نہیں۔ (اکتکشف عن معمات التصوف ص: ۱۸۳)

نه صرف بیر که صوفیاء کرام مکمل طور پر اسلامی شریعت پر کار بند ہوتے بیں بلکہ اکثر علوم ظاہرہ شرعیہ پر پورا عبور رکھتے ہیں مثلًا حضرت پیرمسرعلی شاہ "

maffat.com

کو یہ مقام ملاکہ تمام اسلامی مکاتب فکر کے علاء نے آپ کو اپنا مقتدیٰ تسلیم
کیا۔ آپ نے کئی کمابیں تصنیف فرمائیں گرہم صرف دو کمابوں "تحقیق الحق فی
کلمتہ الحق اور "سفیف چشتیائی کا مطالعاتی تجزیبہ پیش کر رہے ہیں۔
سوانحی نوٹ!

حضرت سید پیر مرعلی شاہ "کیم رمضان ۱۲۷۵ء مطابق ۱۱ اپریل ۱۸۵۹ء بروز سوموار حضرت الشیخ کی الدین ابو مجمد عبدالقادر جیلانی "کے خاندان میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم گولڑہ شریف کی درسگاہ میں حاصل کی پھر موضع بھوئی علاقہ حسن ابدال میں مولانا مجمد شفیع قریثی کے درس میں داخل ہوئے۔ اعلی تعلیم کے لئے علی گڑھ تشریف لے گئے اور حضرت مولانا لطف اللہ علی گڑھی سامن پوری سے کسب علم فرمایا:

تعلیم کے لئے علی گڑھ تشریف لے گئے اور حضرت مولانا لطف اللہ علی گڑھی سے درس لیا اور شخ الحدیث مولانا احمد علی سمارن پوری "سے کسب علم فرمایا:

آپ غوث اعظم "کی اولاد ہوتے ہوئے سلسلہ عالیہ قادریہ سے نسبا متعلق اور سلسلہ عالیہ چشتیہ نظامیہ میں حضرت خواجہ سمس المعارفین سیالوی" سے بیعت ہوئے حضرت حاتی المداد اللہ مہاج کی " نے آپکو سلسلہ عالیہ چشتیہ صابریہ کی اجازت و تبرکات عطا فرمائے۔

جب آپ نے گواڑہ شریف میں درس و تدریس کا آغاز کیا اور مند ارشاد پر متمکن ہوئے تو اطراف عالم میں آئی شرت ہوگئ، آپ نے نمایت عالمانہ انداز میں قرآن و حدیث آور آئمہ کبار کی تعبیرات و اجتادات کو فروغ دیا دین اسلام کے مختلف پہلوؤں پر بھیلائے گئے شکوک و شہمات اور غلط تشریحات کی چادر کو سمیٹا حتی کہ ایک وقت آگیا جب مسلمانوں کے تمام مکاتب فکر کے متند علاء نے آپ کو متفقہ طور پر ابنا مقتدی سلیم کیا آپ نے ثابت کیا گر کے متند علاء نے آپ کو متفقہ طور پر ابنا مقتدی سلیم کیا آپ نے ثابت کیا کہ صوفیاء اسلام علوم شرعیہ ظاہرہ پر بھی مکمل عبور رکھنے والے ہوتے ہیں۔ ایک صوفی بزرگ کا یہ کمنا بجا ہے کہ

marfat.com

ہے علم چوں عمع باید محداخت کہ بے علم نتواں خدا را شناخت آپ نے ایک باکمال عالم دین اور صوفی باصغاکی طرح زندگی گزارنے کے بعد ۲۹ صفر ۱۳۵۹ھ مطابق ۱۱ مئی ۱۹۳۷ت بوقت عصروصال فرمایا

# تحقيق الحق في كلمته الحق:

یہ حضرت پیر مرعلی شاہ "کی پہلی تصنیف ہے جو ۱۸۹۷ء میں منظرعام پر آئی یہ چار حصوں پر مشمل ہے حصہ اول میں کتاب "کلمتہ الحق" کا اختلافی مضمون اور اس کا جواب ہے حصہ دوم "توحید وجودی" کا تفصیلی بیان ہے وصلہ سوم سیرہ النبی مالی المالی ہے متعلق ہے اور آخری حصہ چمارم ان اطویث مبارکہ پر مشمل ہے جو شخ محی الدین ابن عربی " نے اپنی کتاب فوصات مکیة جلد چمارم میں بیان کی ہیں۔

#### خصہ اول

مولانا شاہ عبدالرحل تکھنوی نے کاب "کلت الی تعیرو تشریح کرتے میں کلمہ طیبہ "لا الله الله مُحَمَّدٌ رَسُولُ الله "کی تعیرو تشریح کرتے ہوئ توجید وجودی کو اس کلمہ شریفہ کا لازی تقاضا اور اصل مراد قرار دیا۔ چونکہ یہ کلمہ دین اسلام کی بنیاد ہے یعنی اس کلمہ پر یقین کے بغیر اور اسکے اصل مراد کو بعینه تنکیم کے بغیر کوئی شخص مسلمان نہیں ہو سکنا اور توحید وجودی کو اس کلمہ مبارک کا اصل معنی مرادی قرار دینا اس بات کو لازم کرتا ہے کہ جب تک کوئی شخص توحید وجودی پر ایمان نہیں لاتا اس وقت تک وہ مسلمان نہیں ہو سکنا لاذا مولانا لکھنؤی کی یہ کتاب مسلمان علاء میں وجہ نزاع مسلمان نہیں ہو سکنا لاذا مولانا لکھنؤی کی یہ کتاب مسلمان علاء میں وجہ نزاع

maffat.com

بن گئی اور خطرہ لاحق ہو گیا کہ مسلمان اسکی دجہ سے فرقہ واریت کا شکار ہو کر ہلاکت میں نہ پڑ جائیں للذا حضرت پیر علی شاہ" نے اس کا ازالہ کرتے ہوئے فرمایا:۔ کہ مولانا لکھنوکی مکمل طور پر سلف صالحین کی راہ سے دور نہیں ہوئے بلکہ صرف دو باتوں میں اختلاف سرزد ہوا ہے۔

ایک میہ کہ عند الثارع کلمہ توحیہ سے اصل مراد توحید وجودی ہے اور دو سری کہ سب لوگ اس توحید وجودی کے مکلٹ ہیں۔

مولانا لکھنؤی نے دلیل پیش کرتے ہوئے کما کہ لفظ "الٰہ" واجب تعالیٰ اور اصنام کے درمیان مشترک لفظی ہے اور کلمہ طیبہ میں لفظ "غیر اللہ" مخذوف مقدر ہے۔ اور لفظ "الٰہ" سے مراد اصنام ہیں للذا واجب تعالیٰ اور اصنام کے مابین حینیت بطور عبادت النص ثابت ہوئی اور مابین واجب تعالیٰ اور غیرامنام بطور دلالتہ النص ثابت ہوئی۔

حفرت پیر صاحب نے فرمایا کہ لفظ "الہ" ہر معبود پر بولا جاتا ہے خواہ معبود باطل ہویا معبود حق لینی ممکن ہویا واجب اور بردئے تخصیص عقلی و شری یہ لفظ معبود مستحق کے لئے خاص ہے۔ یہ لفظ آیات قرآنیہ میں اصنام کے لئے بطور فرض کرنے کے اور مشرکین کے زعم کی بنا اور ہتک آمیزی کے طور پر بعل کیا ہوں سمجھیں کہ لفظ "الہ" کا اطلاق اللہ سمانہ و تعالی پر بحب اواقع ہے اور بنوں پر بحب زعم مشرکین ہے۔ اور یہ لفظ حقیقت میں اصنام کے لئے وضع نہیں کیا گیا۔ ٹلذا حقیقا اشتراک لفظی نہیں۔ اس لئے کلمہ طیب کے لئے وضع نہیں کیا گیا۔ ٹلذا حقیقا اشتراک لفظی نہیں۔ اس لئے کلمہ طیب مشرکین انہیں معبود سمجھتے تھے اس کی نفی کی گئی ہے حضرت پیر صاحب نے فرمایا کہ توجید فی العبادة او لا اور توحید فی الحب ٹانیا ایمان ہے اور مراد ہے گر توحید فی العبادة او لا اور توحید فی الحب ٹانیا ایمان ہے اور مراد ہے گر توحید فی الوجود ایمان کا اصل ہزو نہیں بلکہ مدار کمال ہے جس کا ہر محض مکلت توحید فی الوجود ایمان کا اصل ہزو نہیں بلکہ مدار کمال ہے جس کا ہر محض مکلت نہیں ہے۔ کہ مشرکین اللہ تعالی کے ساتھ صفت نہیں ہے۔

marfat.com

الوہیت میں امنام کو شریک کرتے ہیں اسکوردکیا جائے۔ سلف صالحین نے فرمایا کہ تقدیر کلام لا الله موجود الا الله ہے۔ لا موجود الا الله خواص کی توحید ہے ہر ایک اسکا پابند نہیں ہر ایک لا الله الا الله اور اَلَه کُمْ اِللهٌ وَاحِدٌ کا یعنی الله کی الومیت میں غیر کو شریک کرنے کی نفی کا پابند ہے۔

مولانا لکھنوکی نے حدیث نبوی "لا اللہ غیرک" اور مولانا رومی" کے اشعار سے استدلال کیا جو مندرجہ ذبل ہیں۔

حضرت پیر صاحب نے فرمایا کہ لا اللہ فیرک کلمہ توحید کی تغیر ہے وہ مشرکین اصنام کے معبود ہونے کا اعتقاد رکھتے تھے اس کی نفی کی گئی ہو قوصیہ امنام کے فیراللہ ہونے کا اعتقاد نہ رکھتے تھے کہ اسکی نفی کی جاتی للذا کلمہ توحید میں اصنام یا دیگر ممکنات کے فیراللہ نہ ہونے کی نفی نہیں کی گئی نہ بی یہ معمود ہیں اصنام یا دیگر ممکنات کے فیراللہ نہ ہونے کی نفی نہیں کی گئی نہ بی یہ معمود اعتقاد نہیں ہے کہ واجب تعالی اور سارے ممکنات میں مینیت ہے یعنی مرف ممکنات واجب تعالی کا عین ہیں بلکہ ان کا اعتقاد ہے کہ وجود حقیقی مرف واجب تعالی کا جود حقیقی ناتی نہیں ہے اور بنیادی بات ہے کہ واجب تعالی کا جود حقیقی ذاتی نہیں ہے اور بنیادی بات ہے کہ راکے کو است ہے کہ ہراکے کو اسکے مائے کا مکلف قرار دیا جائے۔

فصل دوم میں مولانا لکھنؤی کے وہ دلائل بیان کئے محتے جو قرآن و

manfat.com

حدیث سے پیش کئے گئے ہیں اور فعل دوم میں حضرت پیر صاحب نے نمایت عالمانہ انداز میں وضاحت کی ہے اور ان دلا کل کاجواب دیا گیا ہے۔ فعل سوم میں مولانا لکھنؤی کا یہ دعویٰ بیان کیا گیا ہے کہ خالق و مخلوق کے درمیان غیریت ہابت کرنے کے لئے فعل پیش کی جائے ان کا دعویٰ تھا کہ و حدة الوجود کو نہ مانے والے اس سلسلے میں کوئی فعل پیش نہیں کر سکتے محض قیاسات الوجود کو نہ مانے والے اس سلسلے میں کوئی فعل پیش نہیں کر سکتے محض قیاسات اور وہمیات پیش کرتے ہیں۔

حضرت قبلہ پیر صاحب نے وصل سوم میں فرمایا کہ فرمان اللی "مَاالْمَسَیْحُ و اللہ تعالیٰ کا غیر اللہ "مَاالْمَسَیْحُ اِبْنُ مَرْیَمَ اِللَّ رَّسُولٌ " معرت می کو اللہ تعالیٰ کا غیر اللہ کرتا ہے اسکی تائیہ فرمان اللی "لَقَدْ کَفَرَالَّذِیْنَ قَالُوْ اِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلَّتَهِ " سَعَ مُوتی ہے۔

فصل چہارم میں مولانا لکھنؤی کا دعویٰ بیان کیا گیا ہے کہ کلمہ توحید میں افعد "اللہ" ہے مراد معبودان باطلہ ہیں اور اس دعویٰ اور دلاکل کا جواب دیا گیا ہے۔ حضرت پیر صاحب فرماتے ہیں کہ چو تکہ مشرکین بتوں کو معبود گمان کی تردید کی گئی ہے اور میں مطلوب کرتے تھے اس لئے ان کے اس باطل گمان کی تردید کی گئی ہے اور میں مطلوب

پھر فرماتے ہیں کہ آیت کریمہ لُوْ کَانَ فِیْهِمَا آلِهَةٌ اِلاَّ الِللَّهُ لَفَسَدَتَا " مِن اللهِ تغید ہے بدل نمیں کیونکہ بدل کلام فیرموجب میں ہوتا ہے اور کلمہ "لو" سے سجی جانے والی نفی معتبر نہیں کیونکہ یہ نفی معنوی ہے اور معنوی نفی لفظی نفی کو کلم یہ نفی معنوی ہے اور معنوی نفی لفظی نفی کی طرح نفی کی طرح نمیں ہوتی ہاں قلما "قل اور ابل میں لغوی نفی لفظی نفی کی طرح ہوتی ہا۔

یہ بھی جانتا چاہیے کہ بدل وہاں درست ہوتا ہے جمال استنا درست ہو۔ یمال استنا درست نمیں کیونکہ اللہ جل جلالہ آلمتہ میں واجب الدخول نمیں اس کے کہ مفرد کا استنا جمع سے ایجاب میں بطریق اتصال درست نمیں۔

marfat.com

حضرت پیر صاحب فرماتے ہیں کہ مولانا لکھنوی سے مندرجہ ذیل باتوں میں سہو ہوا ہے (۱) مخاطب لینی مشرکین کے = مزعوم کی تعیین میں (۲) اشتراک لفظی قرار دینے میں (۳) محذوف کی تعیین میں (۳) قصر کو قصر القلب بنانے میں (۵) استغراق کو مطلقا قرین امکان سجھنے میں (۲) قرینہ جعیت کی وجہ سے آلمت سے ممکن مراد لینے میں (۵) جعیت کو وجوب فرضی کے منافی گمان کرنے میں (۸) کلمہ طیبہ سے ایبا معنی مراد لینے میں جو واضح طور پر باطل ہے (۹) لا اللہ غیر کے اعراب کو اسکے وصفی نہ ہونے پر دلیل بنانے میں (۱) کلمہ توحید کو عین مطلوب کنے میں (۱۱) کلمہ فصل کی وجہ سے مندالیہ کامند میں اور مند کامند الیہ کامند میں۔

فصل ہفتم سے کاب کا دو سرا حصہ شروع ہوتا ہے جس جس حضرت پیر صاحب نے وجود باری تعالی پر بات کرتے ہوئے فرمایا کہ وہ اذلی ہے ورنہ تو لازم آئے گا کہ وہ اپنے وجود جس کسی کا مختاج ہے اور وہ ابدی ہے ورنہ تو لازم آئے گا کہ وہ فانی اور متغیر ہے۔ اس ذات کے لئے وصدت حقیق طابت ہے جو کشرت کے مقابل نہیں بلکہ وہی وحدت حقیقی اور کشرت متعینہ کے لئے اصل ہے دور وجود عالم جو موجود عینی اور موجود ذہنی پر مشمل ہے اس کے اطلال لیمنی تعینات میں سے ایک علل محدود ہے۔

حفرت پیر صاحب نے فصل نم میں فرمایا کہ اس وجود حقیقی نے ظہور فرمایا تو اس ظہور کے مراتب جزئیہ بے نمایت ہیں البتہ مراتب کلیہ پانچ ہیں حقیقت وجود من حیث ہی متعین ہے بہ تعین اول و طانی و طالت و رائع و فامس' متعدد اعتبارات کی مناسبت سے تعین اول کے مخلف نام ہیں حقیقت محمیہ 'مرتبہ جمع' احدیث جامعہ' حقیقتہ الحقائق' برزخ اکبر' مقام او اونی' تعین کے اس مرتبہ میں وو حضرات ہیں ایک حضرت الوحیت دو سرا حضرت خلق داعیان طابتہ 'تعین طالت مرتبہ ارواح ہے جمکو عالم غیب و ملکوت اور عالم امر

marfat.com

کتے ہیں۔ تعین رائع عالم برزخ و مثال ہے اور پانچوال مرتبہ عالم اجمام ہے:

عالم امر ان اشیاء سے عبارت ہے۔ جن کی طرف مقدار و کمیت کی
رسائی نمیں اور عالم خلق میں مقدارو کمیت کا وخل ہے۔ حق تعالی نے انسان کو
خلق و امر کا جامع پیدا کیا ہے یعنی قلب ' روح' سر خفی اور سراخفی عالم امر سے
ہیں اور نفس' خاک' ہوا اور پانی اور آگ کا تعلق عالم خلق سے ہے۔ اس لئے
انسان کو عالم صغیر کما گیا ہے۔

آدمی کی روح تین قتم ہے نباتی 'حیوانی اور انسانی اس کو نفس ناطقہ کہتے ہیں۔ روح کل کو حقیقت محمد یہ سے تعبیر کرتے ہیں اور بھی اسکو عقل اول کہتے ہیں۔ روح کل تعلق ایک طرف عضری بدن سے ہوتا ہے تو دو سری طرف بدن مثالی (برذخی) سے ہوتا ہے۔

نیند کی حالت میں بدن عضری معطل ہو جاتا ہے اور خواب میں جو نظر
آتا ہے وہ بدن مثالی ہوتا ہے اس حالت میں روح دونوں کی تدبیر کرتی ہے۔
حضرت پیر صاحب وصال یا زوھم میں فرماتے ہیں کہ حق سجانہ و تعالی نے وجود کے تین عالم بنائے ہیں عالم دنیا 'برزخ و آخرت' برزخ دو قتم ہے ایک سے کہ تمام ارداح تخلیق کے بعد اس میں موجود ہیں دو سمری سے کہ دنیا سے رخصت ہونے کے بعد اس میں ختقل ہو جاتی ہیں۔

جنت و جنم دو طرح ہیں ایک برزخی اور دو سرے اخروی' علاء ظاہر قرآن و حدیث میں جمال جنت و جنم کا ذکر پاتے ہیں اس سے صرف جنت و جنم اخروی مراد لیتے ہیں حالا نکہ جنت و جنم برزخی بھی قرآن و حدیث سے ثابت ہے۔

حفرت پیر صاحب توحید کی تقتیم کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ صوفی سالک افعال و حرکات و سکنات کو حق تعالیٰ کی طرف منسوب سمجھے تو یہ توحید افعالی ہے اور جب صفات امکانیہ کو صفات اخلاقیہ کا تنزل سمجھتا ہے تو یہ توحید

marfat.com

صفاتی کملاتی ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کے عارفین کاملین بندے تغارُ حقیقی و ذاتی ک نفی اور تغارُ ظاہری اعتباری کا اثبات کرتے ہیں تو بیہ توحید ذاتی ہے۔ اس کے باوجود کہ اہل معرفت کو ہرشے میں حق کا جلوہ نظر آتا ہے گراللہ تعالیٰ کے سوا کسی کو سجدہ نمیں کرتے اس لئے کہ حضرت شارع نے اسکی اجازت نمیں دی۔ غیراللہ کو سجدہ عبادت ہر حال میں شرک ہے اور سجدہ تحیت و تعظیم امت مرحومہ میں بدعت سینہ ہے۔ مشائخ اور مزارات مقدستہ کو سجدہ کرنا ای تھم

میں آتا ہے۔

حضرت پیر صاحب نے ارباب توحید کی بیان کروہ تمثیلات ورج کرتے ہوئے فرمایا کہ سمندر آب کیر ہم ہوا ہے پانی میں امری بنتی ہیں جو موجیں کملاتی ہیں کچھ حباب کی شکل میں نظر آتے ہیں پانی حرارت آقاب ہے اوپ اُٹھتا ہے تو بخارات اور پھر بادل بنتے ہیں اور پانی قطرات کی شکل میں کرتا ہے تو بارش کملاتا ہے کی پانی پھر ندی نالوں سے ہوتا ہوا ای سمندر میں جا ملتا ہے۔ حضرت روی نے فرمایا!

صورت از ہے صورتی آمد برول باز شد انا الیہ راجعون

marfat.com

## حصہ سوئمُ

اس کتاب کے حصہ سوئم میں حضرت پیر صاحب سیدالحلق حضرت محر رسول ما اللہ کی سیرت طیبہ بیان فرمائی ہے۔ یہ کتاب چو نکہ کلمہ طیبہ سے متعلق ہے جو لا إلله إلا الله مُحَمَّدُ رَّ سُوْلُ اللهِ لِعنی اللہ تعالی کی الوحیت اور حضرت سیدنا محمہ ما الله مُحَمَّدُ رَّ سُوْلُ اللهِ لِعنی اللہ تعالی کی الوحیت حضرت محمد ما اللہ کا محمد میں حضرت محمد ما اللہ کا اس محمد میں مخرت محمد ما اللہ کا اس محمد میں مخرف و الدین کر میین 'آپ کے دادا عبدالمطلب اور پچا ابوطالب کا ذکر ہے۔ شریفہ ' والدین کر میین 'آپ کے دادا عبدالمطلب اور پچا ابوطالب کا ذکر ہے۔ شام کا سفر کرنا اور ایک راهب کا علامات نبوت و کھنا ملائکہ کا آپ پر سایہ کرنا شمر کرنا اور ایک راهب کا علامات نبوت و کھنا ملائکہ کا آپ پر سایہ کرنا سیدہ خدیجہ رضی اللہ تعالی عنہ سے شادی کرنا۔ تغیر کعبہ غارِ حرا میں حضرت سیدہ خدیجہ رضی اللہ تعالی عنہ سے شادی کرنا۔ تغیر کعبہ غارِ حرا میں حضرت مربی کا آنا شعب ابی طالب میں محصور ہونا جنات کا مشرف بہ اسلام ہونا' معراج اور پھر بجرت کا بیان ہے۔ آنخضرت ما اللہ کا بیان کرتے ہوئے امام معراج اور پھر بجرت کا بیان ہے۔ آنخضرت ما اللہ کا بیان کرتے ہوئے امام معراج اور پھر بجرت کا بیان ہے۔ آنخضرت ما اللہ کا بیان کرتے ہوئے امام معراج اور پھر بجرت کا بیان ہے۔ آنخضرت ما اللہ کا بیان کرتے ہوئے امام معراج اور پھر بحرت کا بیان ہوں۔

فَهُوَ الَّذِي تَمَّ مَعْنَاهُ وَصَوْرَتَهُ ثُمَّ اصْطَفَاهُ حَبِيْبًا بَارِي النِسم

آپ کے اخلاق حمیدہ کا ذکر فرمایا پھر امعات المومنین کا ذکر کیا پھر آپ می میں المومنین کا ذکر کیا پھر آپ میں میں میں کا در کیا ہو اللہ امجاد کا ذکر کیا پھر آپ کے چھا اور پھو معیوں کے نام بیان کئے پھر (موالی) اور کنیزال کا پھر خدام اور نگہ بانی کی خدمت سرانجام دینے والوں کا پھر آپ کے بیغام رسانوں کا پھر کا تبان کا خصوصی قرب رکھنے والوں اور عشرہ میشرہ کا ذکر فرمایا پھر ان جانوروں کا جن پر حضور میں تیج سواری فرمائی بھر

marfat.com

آپ کی تلواروں اور دیگر سامان جنگ کا ذکر کیا' اس کے بعد حضور میں گئی کے مجزات اور پھروفات شریف کا ذکر کرتے ہوئے چند احادیث مبارکہ پر اختیام فرمایا۔

حصہ چہارم میں احادیث درج کی گئی ہیں جو حضرت الشیخ محی الدین ابن عربی کی کتاب فتوحات کمیہ جلد چہارم سے ماخوذ ہیں۔

### سيف چشتيائي

انیسویں صدی کا افتقام تھا کہ اگریزوں اور دلی کفار کی متحدہ قوت نے مسلمانوں کے خلاف آخری اور فیصلہ کن بلغار کے طور پر مرزا قادیانی سے جھوٹی نبوت کا دعوی کرایا اور بردے زور و شور سے اس کا پرچار کیا جانے لگا کہ اس طرح مسلمانوں کی سیاسی مغلوبیت تعلیمی انحطاط اور معاثی و قری بسماندگ کا صفایا ہو جائے گا جس طرح اسپین میں ہوا گراللہ نے سیدنا پیر مرعلی شاہ آکو اپنی فیبی قوت و نفرت کا مظربنایا۔ آپ نے مرزا قادیانی کی بلغار پر بند باندھتے ہوئے قبار کر بند باندھتے تعلیمی توت و نفرت کا مظربنایا۔ آپ نے مرزا قادیانی کی بلغار پر بند باندھتے تعلیم کر کے شائع فرمائی قادیان میں محلکہ برپا ہو گیا اور مسلمانوں میں نئی ایمانی حیات کی امر دوڑ گئی حتی کہ فیر مقلدین کے امام مولوی عبد الببار غزنوی صاحب نے بھی حضرت پیرصاحب کو خطرت پیرصاحب کو خطرت پیرصاحب کو خطرت پیرصاحب سے خط لکھا اور اس کتاب کی تعریف و شحسین کرتے ہوئے حضرت پیرصاحب سے دوانی و قلبی محبت و مودت کا اظمار کیا۔

اس سے تیخ پا ہو کر مرزا قادیانی نے ۲۲ جولائی ۱۹۰۰ء کو ایک اشتمار کے ذریعے حضرت پیر صاحب کو مناظرہ کا چیننج دیا خود ای نے تاریخ ۲۵ اگست ۱۹۰۰ء اور مقام مناظرہ لاہور اور خود ہی تین جج مقرر کر دیئے اور خود ہی طے کر دیا کہ مقابلہ عربی میں تفییر لکھنے کا ہو گا۔ حضرت پیر صاحب نے ۲۵ جولائی کر دیا کہ مقابلہ عربی میں تفییر لکھنے کا ہو گا۔ حضرت پیر صاحب نے ۲۵ جولائی

marfat.com

۱۹۰۰ء کو چیلنج قبول کرتے ہوئے اشتمار کا جواب طبع کرا کے شائع کروا دیا اور خود کا رخ مقررہ پر لاہور تشریف لے گئے ۲۵ تا ۲۷ اگست ۱۹۰۰ء شاھی مسجد لاہور میں اجتماعات ہوتے رہے گر مرزا قادیانی نے نہ آنا تھا نہ آیا۔

اس خفت کو مٹانے کے لئے مرزا قادیانی نے "اعجاز المسیح" کے نام ہے سورہ فاتحہ کی تفسیر شائع کی اور مولوی احسن امروہی سے حضرت پیر صاحب کی کتاب "مشس المدابتہ" کے جواب میں "مشس بازغہ" نامی کتاب لکھوا کر شائع کرائی۔

حضرت پیر صاحب نے ان دونوں کتابوں کے جواب میں بے مثل علمی شاہکار کتاب "سیف چشتیائی" تحریر فرمائی۔

مرزا قادیانی کو عربی دانی کا بردا غرور تھا حضرت پیرصاحب نے اس غرور کا سرنیچا کرتے ہوئے اسکی کتاب اعجاز المسیح پر صرف و نحو' لغت' بلاغت' معانی' منطق اور محارو ہ العرب کی غلطیاں نیز عبارتوں کی چوری اور تحریف کے تقریباً ایک سو اعتراضات وارد فرمائے۔ مثلاً اسکی بعض عبارات مقامات حریری سے چوری کی گئی ہیں۔ اس طرح متعدد اغلاط کی نشاندہی فرمائی مثلاً "لو" کے بعد فعل ماضی آتا ہے گر مرزا قادیان فعل مضارع لاتا رہا اور مرزا نے ایک جمع دو سرا واحد لایا جو بلاغت کے خلاف ہے فیرہ۔

ا گاز المسیح کے پہلے صفحہ پر لکھا (فئی متبعین یومٹا مِنْ شَهْرِ الْصِیَامِ) رمضان شریف کو ستردن پر مشمل کر دیا حالا تکہ کوئی بھی مہینہ ستردن کا نہیں ہوتا۔

حفرت پیرصاحب نے مرزا قادیانی کے باطل دعاوی کر رد کرتے ہوئے فرمایا:۔ مرزا قادیانی کے بعض الهامات ایسے ہیں جو خود ہی اپنے جھوٹے ہوئے پر گواہ ہیں بعض ایسے ہیں 'جو پورے نہ ہونے کی وجہ سے جھوٹے ٹابت ہوئے

marfat.com

# ظل ني

مرزا قادیانی نے عل نبی ہونے کا دعویٰ کرتے ہوئے کما کہ وہ فنافی الرسول ہونے کی وجہ سے نبی بن گیا۔ (بحوالہ اشتمار شائع کردہ بتاریخ ۵ نومبر ۱۹۰۱ء)

اس کو رد کرتے ہوئے حضرت پیر صاحب نے فرمایا کہ فنافی الرسول ہونے کا معیار اتباع کامل ہے اور اگر حضرت صدیق اکبر " معنرت فاروق اعظم " معنرت عثمان ذوالنوین " اور حضرت علی الرتضی " اتباع کامل ہے نبی یا رسول نہیں بے تو دو سمراکس طرح اس کا حقد ار ہو سکتا ہے۔

#### marfat.com

حضرت پیر صاحب نے فرمایا کہ اگر سے غیب پر اطلاع سے مراد اطلاع تعلی ہے جو دو سرول پر ججت ہے تو ایسی اطلاع نبی و رسول کا خاصہ ہے کیونکہ آیت مندرجہ بالا کے تعلم کے مطابق رسول شرعی کے علاوہ سب سے ایسی اطلاع قطعی کی نفی کی گئی ہے۔ اگر مرزا کی مراد ایسی اطلاع ہے جو تلنی ہے اور دو سرول پر ججت نہیں تو ظاہر ہے کہ ایسی غیر قطعی اطلاع رکھنے والا شخص نبی اور رسول کملانے کا حقد ار نہیں۔

ای آیت سے ٹابت ہوا کہ رسول کا علم غیب قطعی اور واجب اسلیم ہوتا ہے تو حضرت سیدنا محمد رسول ماڑ گڑیا نے نزول مسیح ابن مریم کے جو متواتر پشین گوئیاں فرمائی ہیں وہ قطعی طور پر بچی اور سب کے لئے واجب اسلیم ہیں ان کی تقمد بی کرنا ایمان اور انکا انکار کرنا کفر ہے تو مرزا قادیانی یقینا ان کا منکر ہو کر کافر ہوا ہے۔

مرزا قادیانی نے دعوی کیا کہ اسکو الہام ہو چکا ہے کہ اللہ تعالی اسکی حفاظت کرے گا دور اسکے گروہ کی حفاظت کرے گا حضرت پیرصاحب نے فرمایا کہ اگر مرزا خود اپنے اس الهام کو سچا جات تو لاہور کے مناظرے سے فرار نہ کرتا یا اس نے اللہ تعالی کو جھوٹا جاتا کہ وہ حفاظت کا وعدہ تو کرتا ہے گروعدہ بورا نہیں کرتا (العیاذ باللہ) اصل بات میں ہے کہ مرزا کے الهامات جھوٹے اور من گوڑت ہوتے ہیں۔

مرزا قادیانی نے رفع مسے علیہ السلام کو محال عقل قرار دیتے ہوئے از راہ شمنے کما کہ آسان پر مسے بول و براز کس جگہ کرتا ہو گا اور اتنی عمر کا ہو کر عکما نہ ہوگیا ہو گا اور پھر حضرت عینی علیہ السلام کے رفع جسمانی پر اجماع امت کے دعویٰ کو فابت کرنے کے لئے کما نو حضرت پر صاحب نے حضرت امام اعظم ابو حفیفہ "کی کتاب "فقد اکبر" کا علامہ زرقانی ماکئی کی شرح مواجب قسطانی کا علامہ سیوطی "کی کتاب الاعلام کا حوالہ

marfat.com

دیتے ہوئے لکھا کہ آئمہ اربعہ کے مسانید اور ان کے مقلدین کی تصانیف رفع عیسیٰ علیہ السلام کے اجتماعی عقیدہ ہونے پر گواہ ہیں۔

مرزا قادیانی نے کہا کہ آیت قرآنی میں متوفیک و رافعک میں وفات
پہلے ہے اور رفع بعد میں گویا عیلی علیہ السلام کی پہلے وفات ہوئی پھر رفع ہوئی
حضرت پیر صاحب نے جواب دیا کہ اصول و معانی کے اعتبار ہے واؤ کا لفظ
ترتیب کے لئے نہیں ہوتا جیسے قرآن مجید میں ہے۔ اَقِیْمُو اِلصلوٰةَ وَلاَ تَکُونُوْا مِنَّ الْمُشْرِکِیْنَ۔ یمال نماز کا ذکر پہلے اور دفع شرک کا بعد تو کیا یہ
معنی ہوں گے کہ پہلے نماز پڑھو پھر رفع شرک کرو نہیں ہرگز نہیں بلکہ پہلے رفع
شرک کرنا ہے اور پھر نماز پڑھنا ہے۔

مرزا قادیانی نے لکھا "کہ اگر تم حرت سے مربی جاؤ تب ہی " تونی"
کا معنی بغیر موت نہ بنا سکو گے" اس کے جواب میں حضرت پیر صاحب نے لکھا
کہ لسان العرب میں اس کا معنی ہے کی چیز کا پورے طور پر پکڑنا دو سرا معنی ہے پوری گنتی کرنا اور صاحب تاج العروس نے اسکی تائید کی ہے تیمرا معنی لسان العرب میں سوال کرنا ہے۔ چوتھا معنی عذاب دینا ہے پانچوال معنی فیلا ہوا اور چھٹے نمبر پر مجاز امیت پر یہ لفظ بولا جاتا ہے مرزا صاحب نے تو کھا کہ تونی کا معنی صرف موت ہے حالا نکہ موت اس کی حقیقی معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیقی معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیقی معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیقی معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیقی معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیقی معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیقی معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیق معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیق معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیق معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیق معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیق معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیق معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیق معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیق معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیق معنی قطعاً نمیں بلکہ مجازاً یہ لفظ موت اس کی حقیق معنی قطعاً نمیں بلکہ بجازاً یہ لغیا

الکھا گیا کہ آیت اِیُوْمِنَ یہ قبل مَوْتِه مِن نون تاکید ہے جو اس بات کی علامت ہے کہ یہ جملہ خبریہ نمیں بلکہ انشائیہ ہے تو پھریہ آیت پیشین محولی یعنی خبر مستقبل کیوں کر ہو سکتی ہے۔ حضرت پیرصاحب نے فرمایا کہ کتب نحویہ میں ہے کہ نُوْنَ النَّا کِیْدُ یُوِکِّد مُسْتَقَبِلاً فِیْهِ مَعْنِی الطَّلَبِ اور قاعدہ ہے کہ نون تاکید ایسے مستقبل میں داخل ہو جو محض خبر ہو تو اول فعل پر لفظ تاکید لایا جاتا ہے اور اس آیت میں لام تاکید موجود ہے للفا ایومن جملہ خبریہ ہے جو قسم جاتا ہے اور اس آیت میں لام تاکید موجود ہے لفدا یومن جملہ خبریہ ہے جو قسم

marfat.com

مقدر کا جواب ہے۔ قاضی بیضاوی اور صاحب کشاف نے اس کو اختیار کیا ہے۔
امروہی مرزائی نے لکھا کہ جملہ تفاسیر میں جملہ قسمیہ لکھا ہے۔ جو انشائیہ ہوتا
ہے اس پر حضرت پیر صاحب نے فرمایا فعل قتم انشائیہ ہوتا ہے نہ کہ جواب فتم
بیضاوی اور کشاف وغیرہ نے "لیومن" کو جملہ انشائیہ نہیں کما بلکہ جملہ خبریہ موکدہ
بالانشائیہ ٹھرایا ہے۔

چونکہ مرزا قادیانی کا زور اس بات پر تھا کہ عینی علیہ السلام اپ جہم کے ساتھ آ سانوں پر نہیں اُٹھائے گئے اور نہ ہی وہ آ سانوں سے نزول فرمائیں گے اس لئے قدیم اور جدید فلفے کی بنیاد پر فابت کیا کہ کوئی بھی بشری جمم کے ساتھ آ سانوں پر نہیں جا سکتا حضرت پیر صاحب نے اسکی تردید کرتے ہوئے فرمایا کہ برودت یا حرارت کو وجہ اختاع قرار دینا غلط ہے کیونکہ قرآن سے فابت ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت ابراہیم علیہ السلام پر آگ کو گلزار بنا دیا تھا تو وہ قادر مطلق اپ جس بندے کو آسان پر لے جانا چاہے تو کرہ زمریریہ اور ناریہ کو اس سے روک سکتا ہے کہ اللہ جل شان پر لے جانا چاہے تو کرہ زمریریہ اور ناریہ کو اس سے روک سکتا ہے کہ اللہ جل شانہ آپ کے جم بشری کے ساتھ آ سانوں پر بلایا لامکاں تک لے گیا للذا اللہ جل شانہ آپ کے جم بشری کے ساتھ آ سانوں پر بلایا لامکاں تک لے گیا للذا صفور سائٹی کا معراج جسی اور حضرت عینی علیہ السلام کا رفع جسی ایک اجتمائی عقیدہ ہے جن کے خلاف نہ کوئی عقلی شمادت ہے نہ ہی نقی۔

امروی مردائی نے آیت قرآنی وَمِنْکُمْ مِنْ یَتُوفَّی وَمِنْکُمْ مِنْ یَتُوفَّی وَمِنْکُمْ مِنْ یُرَدُّ اِلْی اَرْذَلِ الْعُمَرِ" پیش کرتے ہوئے کما کہ آگر عیلی علیہ السلام کی وفات نہیں ہوئی تو وہ "مِنْ یَرُدُّ اِلَیْ اَرْذَلِ الْعَمَرِ" میں شامل ہوں گے اور پھر ضرور لِکینلا یَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمِ شَیْنا کے مصداق ہو کر بالکل ناکارہ ہو چکے ہوں گے تو زمین پر نازل ہو کرکیاکام مرانجام دے سکیں گے۔

خضرت پیر صاحب نے فرمایا کہ حضرت علینی علیہ السلام وَمِنْکُمْ مَنْ یَتَوَفِّی " میں شامل نہیں اور آیت نے بیہ تو نہیں کما کہ حضرت علیلی علیہ

marfat.com

السلام وفات پا بچکے ہیں بلکہ وہ زندہ ہیں زمین پر نازل ہوں گے بقیہ زندگی گزاریں گے ضروری کام سرانجام دیں گے اور پھروفات پائیں گے اور بیہ بات اس آیت کے منافی نہیں ہے۔

امروہی مرزائی نے آیت قرآنی و مَا حَعَلْنَاهُمْ حَسَدًا لاَ یِا کُلُوْنَ اَلَٰظُعَامُ (الانبیاده) کو بنیاد بناتے ہوئے کما کہ کوئی جم طعام کھائے بغیر نہیں رہ سکا تو حضرت عیلی علیہ السلام آسانوں پر طعام کھائے بغیر کس طرح زندہ بیں تو حضرت پیرصاحب نے فرمایا کہ یہ بات اہل زمین کے لئے ہے جو اہل ساء بیں انکی غذا رب کی تعبیع و تہلیل ہوتی ہے جس ملک میں جو جاتا ہے وہیں کا طعام کھاتا ہے۔ جب اللہ تعالی کسی کو آسان پر لے جاتا ہے تو اس سے طعام ارضی کا اشتما سلب فرما لیتا ہے۔ قرآن مجید سے اصحاب کف کا تمین سو نوے دن تک کھائے بیئے بغیر زندہ رہنا ثابت ہے۔ صحابہ کرام شے آنخضرت ما تھی ہا تو اس کے گا تو اس کی خرج دب وجال تمام کھائے پینے کا سامان اپنے ہاتھ میں لے لے گا تو مومنین کا کیا حال ہو گا فرمایا اس دن اہل آسان کی طرح رب کی تنبیح و تعلیل مومنین کا کیا حال ہو گا فرمایا اس دن اہل آسان کی طرح رب کی تنبیح و تعلیل اس کی غذا ہو گی۔

مرزا قادیانی نے حضرت عینی علیہ السلام کے رفع آسانی اور پھر نزول کرنے سے انکار کرتے ہوئے یہ دلیل پیش کی تھی کہ جو مرجاتا ہے وہ دوبارہ دنیا میں نہیں آتا حضرت پیر صاحب نے اس کے جواب میں حضرت عزیر علیہ اسلام کا واقعہ بیان کیا جو قرآن میں ورج ہے کہ فَاَمَاتَهُ اللّٰهُ مَائهُ عَامِ ثُمَّ بَعْنَهُ "اللّٰه تعالیٰ نے حضرت عزیزعلیہ السلام کو سو سال تک موت دے کر رکھا پھر انہیں زندہ کر اٹھایا۔ اس جواب پر قادیانی نے تاویل و تحریف سے کام لیتے ہوئے اپنی کتاب ازالہ اوہام میں لکھا کہ "خدا تعالیٰ کے کرشمہ قدرت نے ایک ہوئے الیک موجود تھے" حضرت عزیز علیہ السلام کو زندہ کر کے دکھلایا گر ان کا دنیا میں آنا کے سرف عارضی تھا اور دراصل عزیز علیہ السلام بہشت میں موجود تھے" حضرت

marfat.com

پیر صاحب نے فرمایا کہ قرآن مجید کی اس آیت کا سیاق و سباق البت کرتا ہے کہ حضرت عزیز علیہ السلام کی موت و حیات حقیق تھی مجازی نہ تھی۔ امام بیضادی لکھتے ہیں کہ جب حضرت عزیز علیہ السلام کو اللہ جل شانہ نے دوبارہ زندہ فرمایا تو انہوں نے اپنے حافظے کے ذریعے پوری تورات کو اطاکرا دیا اس پر سارے لوگ متجب ہو کر رہ گئے تو کیا یہ سارا کام لحمہ بھر میں ہو گیا۔ دو سری بات یہ ہے کہ لمحہ بھر کے لئے ذندہ کرتا بھی تو اس بات کو رد کرنے کے لئے کافی ہے کہ کوئی بھی مرنے کے بعد دوبارہ زندہ نہیں کیا گیا۔

حفرت پر صاحب نے سور ق البقرة کی آیت نمبر ۲۳۳ پیش کرتے ہوئے فرایا کہ یہ اس بات کی واضح دلیل ہے کہ اللہ تعالی نے ہزاروں بودیوں کو موت دی اور پھر انہیں زندہ کر دیا ارشاد ربائی ہے:۔ اَلَمْ تَرَ اِلَی اَلّٰذِیْنَ خَرَجُوْاً مِنْ دِیَارَهِمْ اَلُوْفَ حَذَرَ الْمَوْتَ فَقَالَ لَهُ اللّٰهُ مُوْتُو اللّٰذِیْنَ خَرَجُوْاً مِنْ دِیَارَهِمْ اَلُوفَ حَذَرَ الْمَوْتَ فَقَالَ لَهُ اللّٰهُ مُوْتُو اللّٰهِ مُو اللّٰهُ مُو تُو اَلْدِینَ بَحْرِ جَر اللّٰهِ اللّٰهُ مُو تُو اَلْدَهُ ہُو اَللّٰهُ مُو تُو اَلْمَا اللّٰهُ مُو تُو اِللّٰهُ مُو اللّٰهِ اللّٰهُ مُو اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ حَتَى الله تعالی نے انہیں زندہ کیا اور آخضرت مِن الله تعالی نے انہیں زندہ کیا اور آخضرت مِن اللّٰهُ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ مَن اللّٰهُ حَتْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ حَتْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

حضرت پیر صاحب نے فرمایا کہ قرآن مجید کی آیت وَ حَرَامٌ عَلَی قَرَیْةِ اَ هُلکَنَاهَا اَنَّهُمْ لاَیْرْجَعُونَ " میں ایک قاعدہ کلیہ بیان کیا گیا ہے کہ موتی پھر دنیا میں نمیں آسکتے گر اللہ تعالی نے بطور خاص اپنے کئی بندوں کو موت کے بعد دوبارہ اس دنیا میں زندہ فرمایا اور اپنی مصلحوں کے لئے جو چاہتا ہے کر سکتا ہے اور کرتا ہے۔

مرزا قادیانی نے آیت قرآنی "اِنَّكَ مَیِّتٌ وَانْهِمْ مَیِّتُوْلَ"

marfat.com

(الزمر: ٣٠) كو حفرت عيلى عليه السلام كى موت بر دليل بنايا تو بير صاحب نے فرمايا كه انكى ميت سے امر واقعی ميں موت كا ہونا ثابت نہيں ہو آ كيونكه آخضرت ما الكي ميت بائرى حيات ہى ميں تھے جب يہ آيت نازل ہوئى اس كا مطلب بيہ ہے كه آخر كار اس دنيا سے رحلت كرنا ہے تو ہم بھى كي كھتے ہيں كه حفرت عيلى عليه السلام دنيا ميں نازل ہوں گے اور پھر دنيا سے ان كى رحلت ہو گئے۔

مرزانے آیت قرآنی و مَا جَعَلْنَا لِبَشَرٍ مِنْ قَبْلِكَ اَلْخُلْدَ" کو دلیل بنایا تو پیرصاحب نے جواب دیا کہ اس آیت کا مطلب بیہ ہے کہ کوئی بھی ہیشہ اس دنیا میں نہیں رہتا۔ ہم بھی یمی کہتے ہیں کہ حضرت عیمیٰ علیہ السلام زمین پر نزول فرمائیں گے پھر ان کی وفات ہو گی وہ ہمیشہ اس میں دنیا میں نہیں رہیں گے۔

مرائم اویائی نے آیت قرآنی و مَا مُحَمَّدٌ اِلاَّ رَسُولُ قَدُ خَلَتْ مِن وَالِمِ الْوَسَلُ و الله بنایا تو حفرت پیرصاحب نے قرایا کہ مرزا صاحب کا یہ خیال غلط ہے کہ اس آیت ہے حفرت بھی علیہ السلام کا موت یا جانا ثابت ہوتا ہے کونکہ یماں مرزا صاحب نے خلت عفی مات اور الرسل کے لام کو استفراتی قرار دیا ہے جو درست نہیں کیونکہ خلت عفی مفت ہے اور لام جنی ہے خلت معنی مفت ہے اور لام جنی ہے خلت معنی مفت ہے اور لام جنی شنن نیز لغت اس کی تائید کرتی ہے۔ اور لام استغراقی کا غلط ہونا اس طرح بھی ثابت ہے کہ قرآن مجید میں ہے ما الْمُسِیْحُ اِبْنُ مَرْیَمَ اِلاَ رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ فَبُلِکُمْ کَانَد مِنْ فَبُلِکُمْ کَانَد کرتی ہے۔ اور لام استغراقی کا غلط ہونا اس طرح کی ثابت ہے کہ قرآن مجید میں ہے ما الْمُسِیْحُ اِبْنُ مَرْیَمَ اِلاَ رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ فَبُلِهِ الْوُسُلُ "اگر الرسل پر لام استغراقی تسلیم کیا جائے تو ثابت ہو گا کہ دھزت مسے علیہ السلام ہے پہلے سارے رسول مرکجے ہوں طالانکہ اس گا کہ دھزت مسے علیہ السلام ہے پہلے سارے رسول مرکجے ہوں طالانکہ اس آیت کے زول کے وقت دھزت سیدنا محمد سائی ایک میں ثابت ہوتا ہے کہ آفرکار آس سے سے سے سے رسولوں کا مرجانا ثابت نہیں ہوتا بلکہ یمی ثابت ہوتا ہے کہ آفرکار سے سے سے سے سے رسولوں کا مرجانا ثابت نہیں ہوتا بلکہ یمی ثابت ہوتا ہے کہ آفرکار سے سے سے سے سے رسولوں کا مرجانا ثابت نہیں ہوتا بلکہ یمی ثابت ہوتا ہے کہ آفرکار

#### marfat.com

ہر ایک پر موت نے آنا ہے اور ہم بھی بھی کہتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام زمین پر نزول فرمائیں گے اور پھران پر بھی موت آئے گی۔

کتاب "سیف چشتیائی" میں مرزا صاحب کی پیٹین گوئیاں بھی درج کی گئی ہیں اور واضح کیا گیا ہے کہ رہ پیشین گوئیاں غلط ثابت ہوئیں۔ مرزا احمہ بیک اور اسکے داماد کی موت اور آسانی منکوحہ کے نکاح سے متعلق پیشین گوئی بطور مثال پیش کی گئی۔ مرزا جی نے اس کے لئے با قاعدہ اشتہار شائع کیا جو مورخہ • ا جولائی ۱۸۸۸ء کو قاربان ضلع گورداس پور سے شائع کیا گیا۔ پھراس سلسلے میں تتمہ اشتمار مورخہ ۱۵ جولائی ۱۸۸۸ء کو شائع کیا گیا۔ ان میں دعویٰ کیا گیا که ۲۱ اگست ۱۸۹۳ء تک مرزا سلطان محد داماد مرزا احمد بیک مرجائے گا ایسا نہ ہوا اور مرزا سلطان محد اس تاریخ کے بعد کئی سال تک زندہ رہا۔ اس پر مرزا قادیانی نے حیلہ و بمانہ کرتے ہوئے کما کہ چونکہ اس نے توبہ کرلی اور دعائیں شروع کر دیں اور وہ زندہ نیج گیا۔ حضرت پیر صاحب نے فرمایا کہ اگر مرزا سلطان محد دین اسلام سے منحرف ہو کر قادیا نیت کو قبول کر لیتا اور مرزا قادیانی کی اطاعت اختیار کر لیتا تب مرزا قادیانی کی تادیل درست ہوتی مگروہ تو پہلے کی طرح مرزا قادیانی کے تظریات کا شدید مخالف رہا ہاتی رہا دعائیں کرنے کا مقابلہ تو ہر مسلمان جل جلالہ سے دعائیں کرتا ہے لندا مرزا قادیانی کی تاویل غلط ہے۔ نیز مرزا قادیانی نے مرزا احمد بیک کی بیٹی محدی بیکم سے نکاح کرنا جاہا اور الهامی پیشین گوئی کی کہ اس لڑکی ہے جو دو سرا مخص نکاح کرے گا وہ سر جائے گا اور اس کا نکاح مرزا قاریانی سے ضرور ہو گایہ رونوں باتیں غلط ثابت ہوئیں محمدی بیکم کا خاوند مرزا سلطان مرزا قادیانی کی موت کے بعد بھی زندہ رہا اور محمدی بیم کا نکاح مرزا قادیانی کے ساتھ نہ ہو سکا۔ بسر صورت کتاب سیف چشتیائی رد مرزائیت میں نمایت عالمانه محققانه اور داضح ترین مدایت ہے جو اپنی مثل آپ ہے۔

marfat.com

حضرت خواجه غلام محی الدین غزنوی مساعی مساعی

صاحبزاده ممس العارفيين نيرياں شريف آزاد تشمير

## حضرت خواجه غلام محى الدين غزنوي كي بمه جهت مساعي

صاحبزاده تثمس العارفين

وادی کشیرجس کا حسن ضرب المثل ہے۔ جمال کے قدرتی حسن 'بلند و بالا برف پوش چوٹیوں' حیین وادیوں اور بہتے دریاؤں نے دنیا کو اپنے نظاروں کی طرف متوجہ کر رکھا ہے۔ وہاں مادی حسن کے ساتھ ساتھ روحانی مراکز نے بھی فیضان کے ایسے چشے جاری کر رکھے ہیں کہ جمال سے مخلوق خدا اپنی روحانی تفکی بجماری ہے۔ شاہ بمدان' درگاہ حضرت بل' سائیں سمیلی سرکار پیر شاہ غازی ایسے ہی مراکز انوار و تجلیات ہیں سے ایک مرکز دربار عالیہ نیریاں شریف بھی ہے اس فلک بوس بہاڑ پر ایک مرد حق آگاہ نے میخانہ عشق و متی کھولا۔ حضرت خواجہ غلام محی الدین غزنوی مردم خیز سرز مین افغانستان کے علاقہ گردیز میں ۱۹۰۲ء میں پیدا ہوئے۔ آپ کے والد گرای محمد اکبر خان آپ باکیاز' غیرت ملی سے سرشار اپنے وقت کے جید عالم دین تھے انہوں نے آپ کی تربیت پر خصوصی توجہ فرماتے ہوئے قرآن و صدیث کی تعلیم سے آپ کی تربیت پر خصوصی توجہ فرماتے ہوئے قرآن و صدیث کی تعلیم سے آپ کی تلب و زبن کو آراستہ کیا علاقے کے نامور علماء سے دبنی علوم کا اکتباب کرایا۔ گردار کی پاکیزگ' شریعت کی پابندی اور طریقت کی گئن نے طالب علمی کے قدر سے تی ایک متاز مقام دے رکھا تھا۔ آپ کا یہ وصف اس واقعہ سے اور دور سے تی ایک متاز مقام دے رکھا تھا۔ آپ کا یہ وصف اس واقعہ سے اور

marfat.com

بھی واضح ہو جاتا ہے آپ اپنے طالب علم ساتھیوں کے ہمراہ افغانستان کے عظیم روحانی پیٹوا حضرت خواجہ لیقوب چرخی آئے مزار پر انوار پر حاضر ہوئے اور وہاں اس وقت کے سجادہ نشین سے ملاقات ہوئی انہوں نے باری باری سب طلباء سے مصافحہ فرمایا جب آپ کی باری آئی تو اس بزرگ شخصیت نے آپ کو غور سے دیکھنے کے بعد آپ کے استاد محترم سے فرمایا کہ مجھے اس نچ کی پیٹانی میں ولایت کے آثار نظر آتے ہیں۔ اس بزرگ کی پیش گوئی کو زمانے نے پچ میں ولایت کے آثار نظر آتے ہیں۔ اس بزرگ کی پیش گوئی کو زمانے نے پچ موتے دیکھا۔

تعلیم سے فارغ ہونے کے بعد اپنے خاندانی دستور اور مخصوص روایات کے مطابق تجارت سے وابستہ ہوئے۔ تجارت میں روز افزوں ترقی اور دسعت کی بناء پر آپ نے برصغیر (موجودہ پاکستان) کا رخ کیا۔ شاب کے اس عالم میں دوران سفر تقوی اور یاد اللی سے آپ لمحہ بحر بھی غافل نہ ہوئے۔

تلاش حق کی جبتونے آپ کے اندر ہروقت ایک بیجان برپاکیے رکھا۔
آپ کشمیر کے علاقے آزاد پین میں سفر تجارت پر سے کہ آپ کی ملاقات ایک قافے ہے ہوئی جو اس دور کی عظیم درگاہ موہڑہ شریف (مری) میں خواجہ محمہ قاسم صادق موہڑوی کے پاس عرس کی حاضری کے لئے روانہ تھا۔ استفار پر جب آپ نے خواجہ محمہ قاسم موہڑوی کا نام سنا تو آپ کے باطنی جذبات بر اندگیہ حته ہو گئے آپ نے ان سے کما کہ میری طرف سے یہ نیاز پیش کر کے براندگیہ حته ہو گئے آپ نے ان سے کما کہ میری طرف سے یہ نیاز پیش کر کے دعا کی درخواست کرنا جب اس محض نے نذرانے کے ساتھ دعا کی درخواست کی تو بابا جی صاحب موہڑوی کے فرایا کہ آس مسافر تا جر سے کمنا کہ جھے نذرانے کی نمیں آپ کی ضرورت ہے چنانچہ پچھ عرصہ بعد آپ موہڑہ شریف خاضر ہوئے خواجہ قاسم موہڑوی نے دیکھتے ہی فرمایا:۔ جھے آپ کا مدت سے حاضر ہوئے خواجہ قاسم موہڑوی نے دیکھتے ہی فرمایا:۔ جھے آپ کا مدت سے حاضر ہوئے خواجہ قاسم موہڑوی نے دیکھتے ہی فرمایا:۔ جھے آپ کا مدت سے حاضر ہوئے نواجہ قاسم موہڑوی نے دیکھتے ہی فرمایا:۔ جھے آپ کا مدت سے حاضر ہوئے نواجہ قاسم موہڑوی نے دیکھتے ہی فرمایا:۔ جھے آپ کا مدت سے حاضر ہوئے نواجہ قاسم موہڑوی نے دیکھتے ہی فرمایا:۔ جھے آپ کا مدت سے حاضر ہوئے نواجہ قاسم موہڑوی نے دیکھتے ہی فرمایا:۔ جھے آپ کا مدت سے حاضر ہوئے نواجہ قاسم موہڑوی نے دیکھتے ہی فرمایا:۔ جھے آپ کا مدت سے حاضر ہوئے نواجہ قاسم موہڑوی نے دیکھتے ہی فرمایا۔ بھے قاب کا مدت سے انتظار تھا۔ اس پہلی ملاقات کے بعد پچھ عرصہ تک تجارت جاری رکھی مگر من

manfat.com

کی دنیا میں المچل برپا رہی آخر کار مادی چاہتوں کو روحانی لذتوں پر قربان کر کے موہڑہ شریف حاضری دی حضر بابا جی صاحب نے فرمایا اب آپ نے ایس تجارت کرنی ہے کہ آپ کی دکان سے مغرب' مشرق' شال اور جنوب کی مخلوق سودا خریدے گی جاؤ اور لنگر کی خدمت کرو آپ نے وہاں عرصہ بارہ سال تک اپنے مرشد گرای کے تھم پر خدمت خلق' محنت و ریاضت سے بھرپور چلہ کاٹا۔ ون مخلوق خدا کی خدمت میں اور رات یاد الئی میں بسر فرماتے۔ آخر کار سرکار موہڑوی نے فرمایا جاؤ کشمیر میں ایسی جگہ تلاش کرو جو آبادی سے دور ہو مگر خالی ذمین بہت کی ہو آپ کے تھم پر اعلی حضرت پیر محمد زاہد خان صاحب نے خالی ذمین بہت کی ہو آپ کے مقام پر تقیم فیض کے لئے بھمایا۔

یہ مقام کم آبادی اور کھنے جنگلت کی بنا پر جنگلی در ندوں کی آماجگاہ تھا وی کمنام و دیران جنگل آج لا کھوں انسانوں کی عقید توں کا مرکز دربار عالیہ نیمیاں شریف کے نام سے مشہور ہے جمال ہر وقت ذکر اللہ کی محفلیں بختی اور اللہ حوکی صدائیں بلند ہوتی ہیں۔ تنائی 'غریب الوطنی گر طمانیت قلب صبر و استقامت سے بحربور اس سفر میں آپ کے برادر اصغر حضرت ہیر محمد دراب فان صاحب آلمعروف ہیر قانی صاحب نے ایک بمترین ہم سفر کا کرادار اداکیا۔ فان صاحب آلمعروف ہیر قانی صاحب نے ایک بمترین ہم سفر کا کرادار اداکیا۔ نگ دی و آزمائش کی ہر گھڑی میں حوصلہ اور جرآت سے کام لیا آپ نے شریعت و طریقت کی پاسداری کو اپنا شعار بنایا اور زندگی کو دین کی سربلندی اور تبلیغ کے لئے وقف فرمایا۔

حعرت خواجہ غزنوی "نے اپنی تبلیغ کے ذریعے لاکھوں انسانوں کا رخ گناہ کی پر خار وادی سے پھیر کر چنستان نور کی طرف کر دیا اور ہزاروں دل جو مرف پیانہ گردش لہو تھے کو اللہ کا گھر بنا دیا آپ نے اپنی تبلیغ میں ہیشہ اس اصول کو غالب رکھا کہ "طریقت شریعت کے ماتحت ہے۔" آپ نے فرمایا کہ انسان کا دل نور کا آئینہ ہے نورانیت و ظلمت یکجا نہیں ہو سکتے اس لئے جب

marfat.com

دل پر دنیاوی لذتوں کی گرد پر جاتی ہے تو ہزاروں نعتوں و آسائٹوں کے باوجود سکون کی دولت سے محرومی رہتی ہے۔ جب دل ذکر اللی اور محبت رسول ما اللہ اللہ سے سرشار ہوتا ہے تو سب کھے مٹاکر بھی فقیر محبت کے نشے میں مست و مسرور ہوتا ہے آپ اکثر فرمایا کرتے کہ جس دل میں عشق رسول ما اللہ کی ایک کرن بھی موجود ہو اس دل کو دوزخ کی آگ بھی نہیں جلا سکتی۔ آپ نے فرمایا فقیر دو قتم کے ہوتے ہیں۔ ایک جس کے پاس کھے نہ ہو مختاج کی زندگی گزار رہا ہو اس کو فقر اضطراری کہتے ہیں ایک قتم وہ ہے کہ اپنا سب کھے اللہ کے نام پر لٹا کر ماسوی اللہ سے بھے اللہ کے نام پر لٹا کر ماسوی اللہ سے بے نیاز ہو جائے۔ یہ فقر اختیاری ہے۔

آپ اپنی تعلیمات میں ان جاروں اصولوں کا جھومیت کے ساتھ ذکر فرماتے ہیں جو سلسلہ نتشبند ہیہ کے بنیادی اصول ہیں۔

ا۔ ہوش دروم:۔ ایپے ایک ایک سانس پر پہرہ تاکہ کوئی سانس غفلت ہیں نہ گزرے۔

۲- نظر برقدم: - ایک ایک قدم پر شریعت کا پیرہ وینا تاکہ کوئی قدم شرع
 مقدس اور طریقت کے خلاف نہ اُنھے۔

س۔ سفر در وطن:۔ نیک لوگوں کی مجالس کے لئے سفر اور تلاش حق کے لئے سر در وطن:۔ نیک لوگوں کی مجالس مطے کرنے میں آسانی ہو۔ سر کر داں رہے تاکہ روحانی مجالس مطے کرنے میں آسانی ہو۔

س۔ خلوت در انجمن:۔ انسان ایٹے آپ کو ذکر کا ایبا عادی بنائے کہ لوگول میں رہتے ہوئے ہوئے کہ لوگول میں رہتے ہوئے ہوئے اور یاد الی میں رہتے ہوئے ہوئے اور یاد الی سے غافل بھی نہ ہو۔

ان روحانی تعلیمات کے ساتھ ساتھ آپ نے ہیشہ اپنے وجود پر احکام اللی اور سنت رسول اللہ سالھ قائم رکھی۔ رات یاد اللی اور دن مخلوق خداکی بھلائی اور خدمت میں گزارتے۔ ایک جید عالم دین ہونے کے باوجود آپ نے علمیت کے بجائے فقرو نگاہ کو اپنی تبلیغ کا ذریعہ بنایا مثلًا جممب کے علاقے میں علمیت کے بجائے فقرو نگاہ کو اپنی تبلیغ کا ذریعہ بنایا مثلًا جممب کے علاقے میں

marfat.com

ایک جگہ کا نام ہے برہان۔ حضور قبلہ عالم اس علاقے میں دورے پر تھے دہاں بعض علائے کرام کو کس نے خبردی کہ اس علاقے میں ایک پیر آیا ہے۔ انہوں نے حضور قبلہ عالم کو مناظرے کا چینج کر کے وقت اور جگہ کا اعلان کرا دیا۔ ساتھی علاء نے عرض کیا کہ حضور آپ کی جگہ ہم مناظرہ کریں گے آپ نے فرمایا یہ میرا معالمہ ہے جب وقت آیا تو دیکھ لیں گے۔ دو سرے روز جب علاء جمع ہوئے تو آپ نے فرمایا میں علاء کی بہت قدر کرتا ہوں مجھے خوشی ہوئی کہ آپ میرے عبول کی نشاند ھی کرنے آئے ہیں مناظرہ کس بات کا؟ آپ شروع آپ میرے عبول کی نشاند ھی کرنے آئے ہیں مناظرہ کس بات کا؟ آپ شروع فرمائیں آپ میرا ایک ایک عیب مجھے بتاتے جائیں میں ابھی توبہ کرتا جاؤں گا۔ فرمائیں آپ میرا ایک ایک عیب مجھے بتاتے جائیں میں ابھی توبہ کرتا جاؤں گا۔ علاء کو اس قتم کی شفقت اور بخز شائد پہلی بار دیکھنے کو ملا۔ عرض کیا جناب ہم غلاء کو اس قتم کی شفقت اور بخز شائد پہلی بار دیکھنے کو ملا۔ عرض کیا جناب ہم غلاء کو اس قتم کی شفقت اور بھر شائد کی ماتھ انہیں الوداع کیا۔

آپ اپنی ساری زندگی متعلقین و غیر متعلقین مریدین کی اصلاح فرمات رہے شفقت کا یہ عالم تھا کہ غیر فد ہب لوگوں کا بھی مجلس میں ایک بچوم رہتا بالخصوص آپ کے تبلیغی دوروں میں ہندو اور سکھ کشت کے ساتھ موجود رہتے ایک داقعہ جس سے آپ کے خلق کا اندازہ کرنے میں آسانی رہے گی ہے ہے کہ آپ کا خلق حضور سیدالکونین کے خلق کا نمونہ تھا آپ کا انتائی غصہ بھی عام آوی کا انتائی اخلاق سے بمتر ہوتا ایک دفعہ پونچھ شرکے قریب میپور چھاڑہ کے مقام پر جو اب ہندوستان کے قبضے میں ہداشت کروں گا پکانے والے حضرت مجھے لگر کی اجازت ویں افراجات میں برداشت کروں گا پکانے والے معرت جسے لگر کی اجازت ویں افراجات میں برداشت کروں گا پکانے والے معرت میں ہوں گے۔ آپ نے اسکو اجازت دے دی اس نے لگر پکوایا حضرت صاحب جب اس کے گھر تشریف لے گئے تو دیکھا کہ اس مکان کے ایک معرت صاحب جب اس کے گھر تشریف لے گئے تو دیکھا کہ اس مکان کے ایک کونے میں ایک چادر کے نیچ پکھے چھپا کر رکھا ہوا ہے۔ آپ نے پوچھا نمبردار محرت پردے میں ہی رہنے ماحب چادر کے نیچ کیا ہے؟ بولا حضرت پردے کی بلت پردے میں ہی رہنے صاحب چادر کے نیچ کیا ہے؟ بولا حضرت پردے کی بلت پردے میں ہی رہنے صاحب چادر کے نیچ کیا ہوا جو بیکھا کہ اس بی رہے ہیں ہی رہنے صاحب چادر کے نیچ کیا ہوا جو بیکھ کی بلت پردے میں ہی رہنے صاحب چادر کے نیچ کیا ہوا جو بیکھ کی بلت پردے میں ہی رہنے صاحب چادر کے نیچ کیا ہوا جو بیکھ کی بلت پردے میں ہی رہنے صاحب چادر کے نیچ کیا ہوا جو بیکھ کی بلت پردے میں ہی رہنے صاحب چادر کے نیچ کیا ہوا جو بیکھ کی بلت پردے میں ہی رہنے صاحب چادر کے نیچ کیا ہوا جو بیکھ کیا ہوا جو بیکھ کیوں ہورے میں ہی رہنے ہوں

marfat.com

دیں۔ انہوں نے تمام بت اکٹھے کر کے **جا**در کے پنچے چھیا دیئے تھے حضور قبلہ عالم نے فرمایا اگر آپ کی مبعیت پر بوجھ نہ ہے تو جس خدا کا نام آپ جمیا کر لیتے ہیں ای کے نام کو تھوڑی در کے لئے بلند آواز سے لیں تو اس میں کوئی حرج ہے؟ سب نے كما حفرت ہم بھى آپ كے ساتھ ہيں اس ميں كيا حرج ہے؟ چنانچہ محفل ذکر ہوئی۔ اختام مجلس پر تمام بت انہوں نے اپنے ہاتھوں ے توڑ کر باہر پھینک دیئے۔ آپ نے اپن جادر اس کے سریر باندھ کر فرمایا نمبردار صاحب دو باتیں یاد رکھنا ایک بیہ کہ میری چادر کی ہے ادبی نہ کرنا اور دو سری میہ کہ اندر کی آگ نہ بجھنے دینا۔ دنیا کی آگ تو کیا تنہیں دوزخ کی آگ بھی نہیں جلا سکتی آپ تشریف لے آئے۔ نمبردار کو اس کے ساتھیوں نے بہت تنگ کیا تو وہ سیدها حضرت صاحب کے پاس آگیا۔ آپ نے یوجھا نمبردار صاحب کیا حال ہے؟ کہنے لگا حعزت آپ کے آنے کے بعد درود بوار ہے کلے کی ہی صدائیں بلند ہو رہی ہیں آپ نے فرمایا آگے آؤ جو چھیا کر رکھا ہے اس کو ظاہر کر دو آپ نے اسکو کلمہ پڑھایا اور رخصت فرمایا۔ کچھ ہی ونول بعد وہ فوت ہو گیا۔ اہل محلّہ اور قبیلہ کے لوگوں نے اس کو طانے کی بمربور کوشش کی کئی من لکڑیاں اور تیل جل جانے کے باوجود تمبردار صاحب کو آگ نہ ملی آخران کو پھر باندھ کر دریائے ہو تجھ میں ڈبو دیا تھوڑا دور جاکروہ پھر بانی سے باہر آ گئے آخر مسلمانوں نے ان لوگوں سے اجازت کے کر پورے اعزاز کے ساتھ وفن کیا اس واقعہ کا جب حضرت صاحب سے ذکر کیا گیا تو آپ نے فرایا دنیا کی آگ تو کیا اس کو دوزخ کی آگ بھی نمیں جلا سکتی۔ آپ نے تمام زندگی سفرد حعزمیں ورس توحید دیا۔ ان پاکیزہ مجالس کے قیام کے لئے آپ نے تمام زندگی سفر میں گزاری۔ پاکستان و آزاد کشمیر کے مختلف علاقوں کے تبلیغی تعلیمی و اصلاحی دورے فرمائے لاکھوں کی تعداد میں لوگ آپ کے حلقہ اثر میں شامل

marfat.com

ساری زندگی اللہ تعالیٰ کے احکامات اور نبی پاک ماڑ گہرا کی سنوں کا فضان عام کرتے کرتے آخر کار اا اپریل بروز جمعتہ المبارک بعد از نماز جمعہ السبا کے عکم پر لبیک کہتے ہوئے اس کے جلودوں میں ابدی نیند سو گئے آپ کے بعد آپ کے جانثین اعلیٰ حفرت علامہ پیر طریقت پیر محمہ علاء الدین صاحب مدیق نے آپ کی تعلیمات و تقسیم فیضان طریقت کے سلسلہ کو قائم رکھنے اور اس فیضان کو صبح قیامت جاری رکھنے کے لئے محی الدین اسلامی رکھنے اور اس فیضان کو صبح قیامت جاری رکھنے کے لئے محی الدین اسلامی یونیورٹی کی صورت میں ایک عظیم الثان ادارہ قائم فرما کر اپنے اسلاف کی سنت کو بھشہ کے لئے زندہ فرما دیا۔ والدگرامی کی خصوصی توجہ و تربیت کے نتیج سنت کو بھشہ کے لئے زندہ فرما دیا۔ والدگرامی کی خصوصی توجہ و تربیت کے نتیج

یں بپ سے وہ موں اس وں و سریت و سریت سے جام پراسے ہیں۔

آپ کے دل میں عشق رسول سائٹلیل کردار میں سنتوں کا نور چھلکا نظر

آتا ہے آپ نے ابتدائی تعلیم تراثہ کھل سے حاصل کرنے کے بعد ہری پور،
لاہور اور فیعل آباد سے اپنی دینی تعلیم کی شکیل فرمائی تغییر و حدیث میں آپ
نے معترت العلامہ مولانا سردار احمد صاحب فیعل آباد "سے اکتباب فیض فرمایا
آپ نے عالم شباب سے ہی تبلیغ دین کو اپنا پہندیدہ معمول رکھا۔ پاکتان، آزاد
کشمیر، برطانیہ، عرب امارات میں کئی دینی مراکز قائم فرمائے۔ برطانیہ میں
نشمیر، برطانیہ، عرب امارات میں کئی دینی مراکز قائم فرمائے۔ برطانیہ میں
نقشبندیہ ٹرسٹ اور (العرفان) رسالہ آپ کی دیار غیر میں دینی خدمات کا نمایاں
شوت ہیں آج بھی جامعہ می الاسلام صدیقیہ برمنگھم اور لندن میں قائم ہیں۔
نیریاں شریف کی دشوار گزار اس چوٹی پر کھڑی امید افزاء یہ عمارت کی

نیرال شریف کی دشوار گزار اس چوتی پر کھڑی امید افزاء یہ عمارت کی الدین اسلامی یونیورشی کی صورت میں آج آپ کے سامنے ہے۔ اپنے والد گرامی کی دلی خواہش پائٹ جکیل تک پنچانے کے لئے آپ نے اس بار عظیم کو اپنے کندھوں پر اُٹھایا۔ می الدین اسلامی یونیورشی جو بھی خواب معلوم ہو تا تھا آج ایک عظیم عملی تعبیر کی صورت میں آپ کے سامنے ہے۔

ہیہ معزز سکالربیہ یونیورشی اور اس پر آشوب دور میں بیہ علمی سیمینار

marfat.com

برعنوان تصوف أميد دلاتے ہیں کہ زمین مردان خدا سے خالی نہیں۔ آرام و آسائش سے دور اس جنگل میں اس علم کے مرکز کا قیام علامہ اقبال "کے اس تصور کی ترجمانی کرنا ہے کہ

> فطرت کے مقاصد کی کرتا ہے جمہانی یا بندہ صحرائی یا مرد کوہستانی

> > marfat.com

حضرت خواجه غلام محی الدین غزنوی مساعی الدین عربوی مساعی

پروفیسر سیدمقصودسین راهی گورنمنٹ کالج راولا کوٹ آزاد کشمیر

## حضرت خواجه غلام محى الدين غزنوي سكى تغليمي اور تبليغي مساعي

پروفیسرسید مقصود حسین راہی

اس عالم ناسوت 'جمال تار عکبوت ' جس خالق کا کتات نے اپ صوری اور معنوی حسن و جمال اور تز کین و آرائش کے لئے جمال گل ہائے رنگا رنگ کو ظاہری نظروں کے لئے سجا رکھا ہے۔ وہاں اس صاحب شان محدیت و اہدیت نے دل کی بستی کو آباد کرنے اور اسے حسین سے حسیس تر اور لذت نیاز و گداز سے آشنا کرنے کے لئے الی ہستیوں کو جو مختلف او قات میں مختلف علاقوں ' قبیلوں اور رنگ و نسل ہونے کے باوصف الی یک رنگی دے کر کا کتات میں پھیلا رکھا ہے کہ ان کے دیکھنے سے خدایاد آ جاتا ہے۔ یی ان کے مرد مومن ہونے کے لئے دلیل و پھیان مقرر ہے۔ اِذَارَ و و اذَ کِرَ لَلْه

شجر ایک ہے شاخیں مختلف ہیں' منبع ایک ہے نہریں مختلف ہیں منزل ایک ہے راہیں مختلف ہیں' مینا ایک ہے ساغر مختلف ہیں' جلوہ ایک ہے پر تو مختلف ہیں۔

یہ نقشبندیت' چشیت' سروردیت' قادریت ایک بی چشمہ صافی و وافی کی مختلف نہریں بی تو ہیں جو اپنے فیض و کرم سے انسانیت کی اُجڑی و دیران بستیوں کو نور اللی کی تنویر سے مستیر کرتی ہوئی شرقا و غربا' جنوبا و شالا چار دا تگ

marfat.com

عالم میں یوں پھیل گئ ہیں کہ ان کے تَلَدُّذُ وَ تَلَطُّفُ سے کوئی بھی محظوظ ہوئ بین محظوظ ہوئ بغی محظوظ ہوئ بغی محظوظ ہوئ بغیرنہ رہ سکا۔ جو جتنا قریب ہوا اسے اتا بی فیض ملا' جو جتنا دور ہو تا گیا اس قدر محروم ہو تا گیا۔ کچھ ایسے ہوئے جو قریب رہ کر بھی ناکام و نامراد گئے' کچھ ایسے بھو کے جو دور رہ کر بھی بامراد کامگار رہے۔ آخر کیوں؟

وجہ بالکل معلوم کہ ریہ سب ظرف کی بات ہے۔ جس کا ظرف جیسا تھا اسے وبیا ہی کھل ملا' چئیل میدان میں بارش کے قطرات وہ رنگ نہیں جماتے جو نرم 'گداز اور اثر پذریر زمین میں جماتے ہیں 'قعبور قطرات کا نہیں ' تصور اس بیاڑی کا ہے جو اثر نہ لے سکے۔ ورنہ قطرات بارال نے تو برسنے میں بخل سے کام لیا نہ کسی کنے اور خاندان اور نسل کی تمیز کی۔ پھولول نے تو این خوش ہو سے مشام جال کو معطر کرنا ہی ہوتا ہے۔ ایسے بی پھولول میں سے ا یک پھول غوث زمال قطب دورال' خواجہ خواجگان قبلہ عام حضرت پیرغلام محی الدین غزنوی ثم نیروی قدس سرہ العزیز کی ذات والا مغات بابرکات ہے۔ جنهوں نے اپنی حیات مستعار کا ایک ایک لحدیاد حق میں یوں گزار ویا کہ خود غلام محی الدین ہوتے ہوئے محی الدین ہو سکئے۔ والدین کر بمین نے جب عمد طفلی ناموں کے انتخاب پر غور کیا ہو گاتو یوں محسوس ہو تا ہے۔ ملاء اعلیٰ میں اس علیم و خبیرخدا نے کائنات میں پہلے ہی اعلان کر دیا ہو گاکہ جس ہتی کے نام کے متلاشی ہو اسے اسم بامسی ہونا جاہئے ، می الدین لینی دین کو زندہ کرنے والا۔ بہ نظر عمق اگر دیکھا جائے تو بلاشک و ریب حضور قبلہ عالم نے اپنے فیض حق ترجمان سے اک عالم مستغیض فرمایا۔

> ایں سعادت بزور بازو نیست تانہ بخشد خدائے بخشدہ

> > maffat.com

دین حقہ کی سربلندی اور سرفرازی کے لئے جو پچھ راہ حق میں کرنا پڑتا ہے۔ وہ سب حضور اعلیٰ سرکار نیروی شنے کیا کے معلوم نمیں کہ انسان جمال پیدا ہوتا ہے جمال بجپن اور لڑ کہن گزارتا ہے اس جگہ کے پھول تو پھول کاننے بھی بدل و جان عزیز و پیارے ہوا کرتے ہیں۔ تادم واپسی وہاں کی یادیں قلب و ذہن میں انگزائیاں لیتی رہی ہیں 'گر حضور قبلہ عالم سرکار نیروی شک طریقت کی منگلاخ اور پر ہمار وادی میں قدم رکھتے ہی وطن کی یاد سینے میں رکھتے ہوئے بھی وطن کی محبت کو طریقت و شریعت کی راہوں میں رکادٹ نہ سینے دیا اور اپنے ہیرو مرشد کی خدمت اور اطاعت میں شب و روز یوں گزار دیے کہ جب اس بھٹی سے نکلے تو خام سے کندن بن چکے تھے 'تا آں کہ مند دیے کہ جب اس بھٹی سے نکلے تو خام سے کندن بن چکے تھے 'تا آں کہ مند

دو سرا مرحلہ اپنے والدین ، خویش وا قارب اور اہالی و موالی سے دوری اور یاد کا تھا ، بیا او قات انسان ایک کام کرنا چاہتا ہے۔ گر اپنوں سے بعد کا تصور ذبن میں جاگزیں ہوتے ہی انسان اس کام سے رک جاتا ہے۔ گر یوں محسوس ہوتا ہے۔ کہ آپ علیہ الرحمتہ کو جس عظیم مشن کی انجام دہی کے لئے تیار کیا جا رہا تھا اس کے جملہ نقاضوں کے پیش نظر آپ کو شدید ترین آزمائش سے گزار کر وہ سوزو گداز ہم پہنچایا جا رہا تھا جس سوزو گداز سے نہ صرف ایک دو ملک بلکہ پورا عالم اسلام تو کیا یورپ و افریقہ تک کو فیض پہنچانا مطلوب تھا۔ یہ کوئی محض قصہ کمانی یا محض عقیدت کی بحول بحبیاں نہیں ہیں بلکہ کا نتات اور خود خالق کا نتات اس بات پر شاہر عادل ہے کہ آپ کے عقیدت مندوں خلفاء و مریدین نے مستی بحرے ساغروں سے خوب خوب محت ہو کر ماری کا نتات کو اس وقت اپنی توجہ کا مرکز بنایا ہوا ہے۔ اور پھر دنیا حضرت ساری کا نتات کو اس وقت اپنی توجہ کا مرکز بنایا ہوا ہے۔ اور پھر دنیا حضرت خواجہ عالم قبلہ سرکار نیروی "کے اس چشمہ فیض و فیض رسال سے جس ہستی خواجہ عالم قبلہ سرکار نیروی "کے اس چشمہ فیض و فیض رسال سے جس ہستی خواجہ عالم قبلہ سرکار نیروی "کے اس چشمہ فیض و فیض رسال سے جس ہستی نی خواجہ عالم قبلہ سرکار نیروی "کے اس چشمہ فیض و فیض رسال سے جس ہستی نیفن نے بچاطور پر غواصی کر کے لولوئے معرفت شمیلتے ہوئے پوری کا نتات میں فیض

marfat.com

علم و عرفال بمحیرا وه مخدومی و مکری شخ الشیوخ حضرت پیر علاؤ الدین صدیقی دامت برکانهم العالیه کی ذات گرامی و قار ہے جنہوں نے حضور قبله عالم کے مشن کو اس قدر آگے بڑھا دیا اور مسلسل بڑھے جا رہا ہے کہ جس کی نظیر عمد حاضر میں عقاہے۔

کیوں نہ ہو؟ باپ محی الدین ہو اور بیٹاعلاؤ الدین ہو' باپ دین کو حیات نو بخشنے والا ہو تو بیٹا اس کو خون جگر دے کریوں پروان چڑھائے کہ اہل دانش و بینش انگشت بدندال رہ جائیں۔

محی الدین اسلامی یو نیورش نیریاں شریف اپنے حسن صوری و معنوی سے دارفتگان دین مصلفوی اور عشاقان راہ طریقت کو بزبان حال پکار پکار کر اس امرکی دعوت دے رہی ہے کہ مجھے اس خار زار پیاڑی پر کسی کی نگاہ جلوہ طراز اور قدم رنجہ فرمائی نے یہ شرف بخشا ہے۔ وہ ساتی جو بظاہر خوابیدہ ہے۔ گر حقیقتا ایسا جاگتا ہے کہ ہزاروں لاکھوں مل کر جاگتے ہوئے بھی اس سوئے موسے نقش کف یا کو بھی نہیں پہنچ سکتے۔

حضور قبلہ عالم ان نفوس قدسیہ میں سے ایک ہیں جنہیں نص قطعی کی زبان میں ولی اللہ کما جاتا ہے۔

اللّه وَلِيُّ الَّذِيْنَ آ مَنُوْا يُخْوِجُهُمْ مِنَّ الظُّلُمْتِ إِلَى النَّورِ (البقرة: ٢٥٧) حضور قبله عالم اى منصب جليله پر فائز المرام رہے جمال الله كريم نے ظلمات ظاہرى و باطنى نورانيت سے آراستہ و پيراسته كيا۔ آپ كى دين و وحانى ايمانى و ايقانى تبليغى خدمات كا احاطہ مجھ مشت غبار فاك كف پائے قبله عالم كے لئے بهرصورت ممكن نہيں۔

کماں میں کمال ذات سرکار عالی میں ذرے سے کم تر وہ باغوں کا والی

(مصنف)

marfat.com

تبلیغ دین اس بات کی متقاضی ہے کہ جو بات کہی جائے وہ کر کے دکھائی جائے اور اس پہ کئے جانے کی مداومت و استقامت ہو کہی وجہ ہے کہ اہل اللہ کی ہر ہر ادا ہر ہر لفظ اور ہر ہر سانس تبلیغ دین کاکام کرتی ہے۔ روحانیت سے خالی تبلیغ شاید تھیوری ہو لیکن Practical نمیں ہوا کرتی اور جس طرح فالم تبلیغ شاید تھیوری کے ساتھ عملی امتحان کا پاس کرنا ضروری ہوتا فاہری امتحانات میں تھیوری کے ساتھ عملی امتحان کا پاس کرنا ضروری ہوتا ہے۔ اس طرح اولیاء کرام تھیوری کی طرف اشارہ کر کے عملی زندگی میں تربیت کر کے لوگوں کو اس قابل بنا دیتے ہیں کہ ان کے آئینے میں خدا نظر آنے لگتاہے۔

اگر کوئی شعیب آئے میسر شانی سے کلیمی دو قدم ہے

(ا قبال)

اور عملی امتخان سے پاس ہو کر جب بساط حیات سمیٹ کر علماء اجل کو لیک کمہ رہے ہوتے ہیں تو اللہ جل مجدہ الکریم کی طرف سے بیہ مردہ جانفزا ساعت نواز ہوتا ہے۔ کہ یاا یُٹھا النَفَّشُ اَلْمُطْمَئِنَّةُ اَرْجِعِی اِلٰی رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَةً مَرْضِيَةً علامہ اقبال نے شاید ای منظری طرف اشارہ کیا تھا۔

خودی کو کر بلند اتنا کہ ہر تقدیر سے پہلے خدا بندے سے خود ہو چھے بتا تیری رضاکیا ہے

یہ لوگ اورنگ جمال بانی پہ تھوکتے تک نہیں۔ اورنگ جمال بنی کی الی منزل پہ فائز المرام ہوتے ہیں کہ نظر اُٹھتی ہے تو سامنے لوح محفوظ ہوتا ہے۔ آنکھ بند کرتے ہیں تو جلوہ ہائے ایزدی کے تلاطم خیز انوار و تجلیات

marfat.com

رقصال ہوتے ہیں' زمین ان کی ہیبت کے سامنے مہموت اور آسان پر سکوت اور فضا ساکت ہوتی ہے۔ ان کے وربار گنج بخش و فیض بار اور متلاشیان راہ حقیقت کے لئے نثان منزل کے آئینہ دار ہوتے ہیں' حضور قبلہ عالم نے شخ کی محبت و خدمت پر کسی اور محبت کو غالب نہ ہونے دیا۔ چو نکہ دَاعِی الْبَی الْحَقَٰ کے لئے کہلی منزل شخ کامل تک رسائی اور فنافی الشیخ ہونا ہو تا ہے۔ کیوں کہ

پير كامل صورت عل اله يعنى ديد پير ديد كبريا

چوں گرفتی پیربن سلیم شو بهچو مویٰ زیرِ عظم خضر رو

ہارہ سال سے بھی ذائد عرصہ تک اپنے پیرہ مرشد کی خدمت کا حق ادا کرنا واقعی ایک عظیم کارنامہ نہیں تو اور کیا ہے۔ حضور قبلہ عالم نے برضا و رغبت اس منزل کو عبور کیا۔

پھر محبت رسول اللہ ماڑھیے کی ہوئی اسپے سینے میں الی بسائی کہ جو اس سینہ بے کینہ نور اللی کے خزینہ سے جاملا در شہوار ہو گیا

> گر تو سنک خاره و مرمر شوی چوں بصاحب دل رسی گوہر شوی

کے معلوم نہیں کہ پوری کا نتات میں بالخصوص بر مغیر ہندو پاک میں اسلام کی اشاعت کا اولین کام بجاطور پر اہل اللہ نے کیا'

marfat.com

سيد على بمداني المعروف شاه بمدان سيد على بجوري المعروف واتاسيخ بخش معین الدین چشی اجمیری مشمس الدین سیالوی و حضرت پیر مرعلی شاه گولژوی' خواجه بابا قاسم موہڑوی وغیرہ ملیمم الرحمته و سینکڑوں دو سرے اکابر اولیاء کرام اس سلطے کی ایک کڑی ہیں۔ اینے اینے ادوار میں جہاں جہاں اور جس جس طرح کی ضرورت تھی ان اہل اللہ نے نمایت بالغ نظری سے اور اینے قول و عمل سے لوگوں کو معرفت الهیہ کے جام نوش کروائے وضور قبلہ عالم نے اپنے مرشد کے کہنے پر جس دور میں نیریاں شریف میں قدم رکھا ہو گا اندازہ سیجئے کہ کتنا بھیانک منظر ہو گا۔ وہرانہ ہی وہرانہ دور دور تک آبادی کا کوئی نام و نشال نمیں سر کیس تو سر کیس عام راستے بھی یمال مفقود کہ جب آبادی بی نمیں تو رائے کیے ' ہر چہار اطراف میں ایک حو کا عالم ' ساٹا' ورندے منہ کھاڑے غذائے لذیذ کی جنتو میں بیاباں نوردی میں مصروف، خوردو نوش کاکوئی انظام نہیں' نہ کوئی سکی نہ ساتھی نہ مونس نہ غخوار۔ مگر تھم مرشد ہے ' محبت رسول ہے۔ پاس فرمان خداوندی ہے۔ کہ وَ لا تَهِنُوْا وَلاَ تَحْرَنُوْ اَنْتُمْ الْأَعْلُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُوْمِنِيْنَ كِمْرِيهِ بَكِي كُمْ وَالَّذِيْنَ جَاهَدُوْا فِيْنَالْنَهُدِيَنَّهُمْ سُبَلْنَا إِنَّ اللَّهُ لَمَعَ الْمُحْسِنِيْنَ \_

جمعے حضور قبلہ عالم " کے حالات و واقعات پڑھ من کر یوں محسوس ہوتا ہے کہ گویا یہ بالکل ویسے ہی حالات تھے کہ جب جناب حضرت ابراہیم خلیل علیہ السلام نے وادی غیرذی ذرع میں اپنے معصوم لخت جگر اور زوجہ محترمہ حضرت ہاجرہ ملیما السلام کو تنا ویکہ چھوڑ ویا تھا بعینہ جب حضور مرکار اعلی نیروی و کو نیریاں شریف میں بھایا جا رہا تھا تو حضور قبلہ عالم آزمائش کی واردات سے گزر رہے تھے اور پیچھے حضرت باباصاحب موہڑوی " کے دست دعا بلند تھے۔ اور نیریاں شریف کا بھیانک جنگل بقعہ نور بنتا چلاگیا' اور یہ نور اس بلند تھے۔ اور نیریاں شریف کا بھیانک جنگل بقعہ نور بنتا چلاگیا' اور یہ نور اس بلند تھے۔ اور نیریاں شریف کا بھیانک جنگل بقعہ نور بنتا چلاگیا' اور میہ نور اس بلند تھے۔ اور نیریاں شریف کا بھیانک جنگل بقعہ نور بنتا چلاگیا' اور میہ نور اس کی ضوفشانی پوری دنیا کو اپنے دامن کشش میں

marfat.com

لئے ہوئے ہے۔

حضور قبلہ عالم نے روای انداز میں گلہ پھاڑ پھاڑ کر تبلیغ نہیں کی۔

پرنالوں کا کام شور شرابہ ہے۔ سمندر نہایت پرسکون ہوتا ہے۔ اپ دامن میں

کائنات کی اشیاء سموئے رکھتا ہے۔ حضور قبلہ عالم کی مثال ایک سمندر کی طرح

ہے۔ نہایت سکوت' پیار' محبت' مودت' مروت' مونست' سپہ کی تنخ بازی سے

نہیں بلکہ نگہ کی تنخ بازی سے ایسا کام کیا کہ جس پھر دل پر نگاہ ڈالی کندن بنا

دیا۔ جس کبیدہ خاطر کو سینے سے لگایا راحتیں اور مسرتیں اس کے دامن میں

منگ آئیں' گراہ پہ نظر ڈالی تو راہ حقیقت کارای بنا دیا' راہی پہ نظر کی تو رہنما

بنا دیا۔ بھولے بھکوں کو دامن مصطف میں گئے ہے وابستہ کر دیا۔ آج اس جنگل

میں منگل ہو گیا' دینی و دنوی علم ہم آئیگ ہو گئے' نورو عرفان کی قدیلیں

روشن ہو گئیں۔ گھٹاٹوپ اند میروں کے بادل چھٹ گئے' جمال ہو کاعالم ہے۔

حضور قبلہ عالم کی تیخ قلوب و خواطر کی تطبیر تھی۔ گئٹو دل پذیر و اثر آفری

ول سے جو بات نکلتی ہے اثر رکمتی ہے ر نہیں طاقت پرواز ممر رکمتی ہے

آ قائی مجائی و ماوائی حضور قبلہ عالم کی ذات فرد نہیں انجن تھی۔ کشمیر افغانستان اریان اور پوری دنیا میں کون سی جگہ ہے۔ جمال آپ کے مریدین و متوسلین اشاعت دین کے کام انجام نہیں وے رہے ہیں۔
دیگر اولیاء کرام کی طرح آپ بھی تَنَجَافی جَنُوْبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِع کا عملی نمونہ تھے۔ پاس ادائی فرائض ویکھتے کہ پوری ذندگی کی کوئی نماز قضا نہیں سفرو حضر میں صرف دو تین تھنے استراحت فرماتے۔

marfat.com

پوری بوری رات شیخ و تملیل و دعا مناجات میں گزر جاتی۔ جذب و کیف و مستی کی عجب بمار و کیفنے میں آتی کہ کئی گفتے ماسوا سے بیگانہ استغراقی حالت میں غلطاں و پیچاں نمایت فصاحت و بلاغت سے الیی روحانی گفتگو فرماتے کہ اوحرول سے نکلی اوحرول میں جا اُتری' راقم کو حضور قبلہ عالم سے شرف بیعت بھی حاصل ہے۔ جے اپنی زندگی کا متاع گراں بما تصور کرتا ہے۔ میں نے دیکھا کہ جس مسلہ پر خیال پیدا ہوا۔ حضور اعلیٰ کی مجلس میں گئے تو اسی پر گفتگو ہوتی۔ آنکھیں شراب معرفت سے معمور ہو تیں ہونے گئی۔ نگاہ لوح محفوظ ہوتی۔ آنکھیں شراب معرفت سے معمور ہو تیں گھے ایسے میں جلال الدین عارف رومی کی عملی تغییر حضور اعلیٰ سرکار نیروی کی عملی تغییر حضور اعلیٰ سرکار نیروی کی قات میں نظر آئی۔

لوح محفوظ است پیش اولیا ازچه محفوظ ار خطا

گفته او گفته الله بود تحرچه از طفوم عبدالله بود

الغرض حضور قبلہ عالم نے ذکر و فکر 'مکہ کی تیغ بازی' آہ سحرگاہی و سحر فیزی۔ سوز و ساز' فیضان نظر' نیاز نالہ ہائے نیم شب باشی سے کام لے کر اپنے متعلقین و متوسلین کی البی تربیت کی کہ کویا

خود نہ تھے جو راہ پر اوروں کے ہادی بن مکئے کیا نظر تھی جس نے مردوں کو مسیحا کر دیا

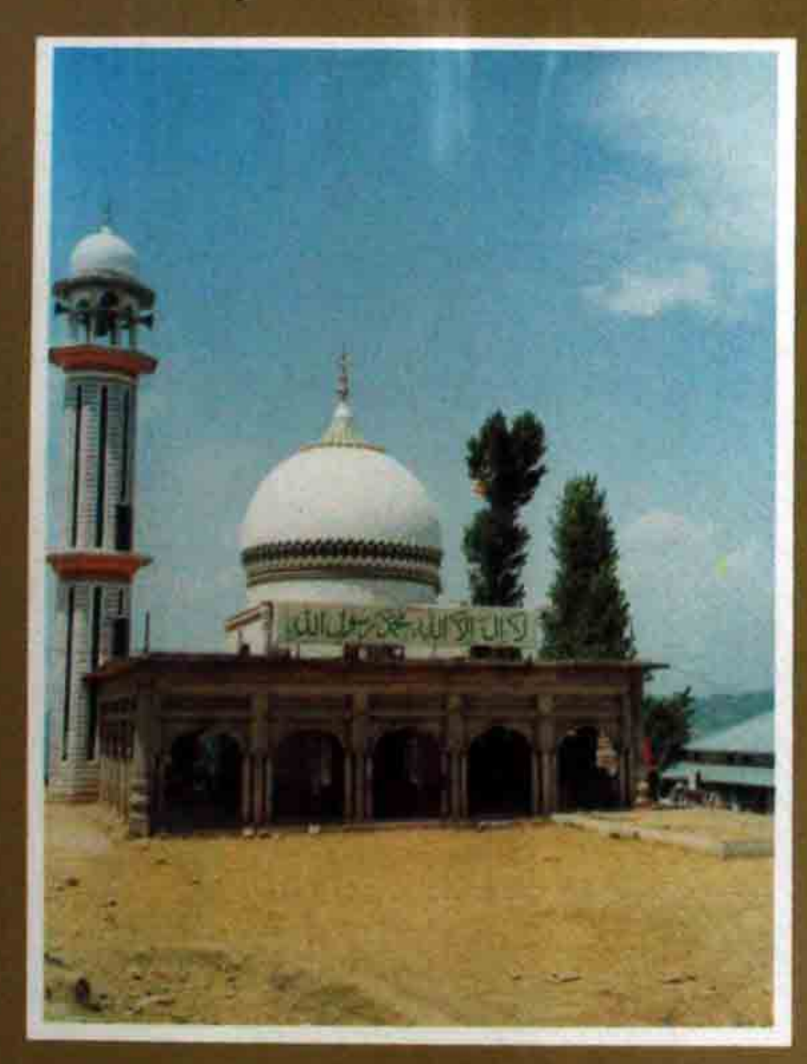
marfat.com

دعا ہے کہ اللہ کریم آپ کے ماحاصل حضرت علامہ شیخ اللیوخ قبلہ پیر صدیقی صاحب کو صحت کاملہ و عاجلہ عطا فرمائے جو حضور قبلہ عالم" کے مشن کو چار چاند لگاتے ہوئے بہت آگے لے گئے ہیں اور بہت آگے لے جانے کا عزم بالجزم رکھتے ہیں یقینا می الدین اور علاؤالدین کے اساء گرامی کا نقاضہ بھی بھی ہے۔

مر قبول امحد ذہے عزو شرف

maffat.com

## بر که عشق مصطفی سامان اوست بر که و بر در گوشهٔ دامان اوست



مزار حضرت خواجه غلام محى الدين غرنوي (بيريال شريف)